



# دولت بىملّت

نقدی بر ساختار نظام سیاسی در افغانستان

غفران بدخشاني



#### دولت بىملت

نقدی بر ساختار نظام سیاسی در افغانستان

غفران بدخشانى

ویرایش و صفحه آرایی: محمدکاظم کاظمی

**طرح جلد:** انتشارات سعید

نوبت چاپ: دوم، آمستردام، ۱۳۹۳ (چاپ اول، کابل، ۱۳۹۲، انتشارات سعید)

**ناشر**: نشر هریوا

**شمارگان**: ۱۰۰۰ نسخه

**بها: ۱۰** يورو

www.hariwabooks.com info@hariwabooks.com

حق چاپ و نشر برای ناشر محفوظ است.

| ٩                               | سر آغاز            |
|---------------------------------|--------------------|
| 18                              | ۱. روششناسی        |
| ١۵                              | ۲. مفهوم سازی      |
| ١٥                              | ۲. ۱. دولت         |
| IV                              | ۲. ۲. ظرفیت دولت   |
| حث                              | ۳. پایه های نظری ب |
| ولتسازى                         | ۳. ۱. رویکردهای د  |
| ىلتسازى                         | ۳. ۲. رویکردهای ه  |
| غانستانغانستان                  | ۴. ملت سازی در اف  |
| ایی و ناسیونالیسم در افغانستانا | ۴. ۱. پیدایش نوگر  |

## ٦ / دولت بىملّت

| ۶۵         | ۵. دولت سازی در افغانستان             |
|------------|---------------------------------------|
| ۶۵         | ۵. ۱. ترکیب قومی                      |
|            | ۵. ۲. ساختار سیاسی و اجتماعی          |
| <b>/</b> 1 | ۵. ۳. ایجاد دولت در افغانستان: ریشهها |
| ٠١         | ۶. دولت سازی معاصر: فروپاشی افغانستان |
| ۹۶         | ۶ ۱. شمال                             |
| ٩٧         | ۶. ۲. شمال شرق                        |
| ۹۹         | ۶. ۳.۶ غرب                            |
| ۹۹         | ۶. ۴. شرق                             |
| ١٠٠        | ۶. ۵. هزارهجات                        |
| 1 • 1      | ۷. کاوش و تحلیل                       |
| 1 • 9      | ۸ . نتیجه گیری                        |
| ١١٣        | كتابنامه                              |

بخشیده به پدر و مادرم

و با تشکر از داکتر یاسر احمد به خاطر حمایت مالی از این کتاب

# سرأغاز

ملتسازی تا چه اندازه شرط بایستهای برای ایجاد دولت در افغانستان است؟ چگونگی روند ملتسازی و دولت سازی در افغانستان، از سالها بدین سو ذهن مرا مشغول کرده است. من به عنوان یک شهروند افغانستان و با آگاهیای که از تاریخ باستانی و معاصر این کشور دارم، همواره از خود پرسیدهام که «چرا نتوانستیم ملت متحدی بسازیم؟ چرا نتوانستیم دولتی کارا و پویا ایجاد کنیم؟ چرا روند مدرنیزاسیون در افغانستان ناکام شد؟»

وقتی در دورهٔ لیسانسم پژوهش کیفی کوچکی در باب ناکامی ملتسازی در افغانستان انجام دادم، پاسخ من به این پرسش که «چرا روند ملتسازی در افغانستان ناکام شد؟» پرسشهای دیگری در رابطه با ساختار نظام و دولت پدید آورد. برای کَندوکاوی بیشتر و درک ژرفتر این مسئله، دورهٔ

کارشناسی ارشدم را ویژهٔ ساختار نظام و ناکامی دولت در افغانستان کردم. این اثر تلاشی برای یک مشارکت علمی در مورد نگرشهای ایجاد ملت و دولت در جامعههای چندتباری مانند افغانستان است.

یکی دیگر از نکات شایان ذکر، انتخاب دورهٔ مورد بحث برای مطالعهٔ ایجاد ملت در افغانستان است. ابتدا در مورد تلاشهای اولیه برای ساخت دولت در دورهٔ عبدالرحمان خان (۱۸۸۰–۱۹۰۱) و جانشین و پسر وی حبیبالله خان (۱۹۱۱-۱۹۱۹) صحبت خواهیم کرد و سیس در بخش پنج توضیح می دهم که چرا باید این دوره را نخستین گام در تشکیل دولت در افغانستان بدانیم. در مرحلهٔ دوم برای مقایسه و نشان دادن میزان تأثیر دورهٔ امیر عبدالرحمان بر ایجاد دولت در تاریخ معاصر و دلیل شکست تشکیل دولت به سبب رویکردهای قدیمی خواهیم پرداخت. انتخاب دورهای که بحث و بررسی می کنم تا حد زیادی تحت تأثیر ابهامات تاریخ معاصر افغانستان در ارائهٔ پاسخ رضایت بخشی به این پرسش است که دولتسازی و ملت سازی در افغانستان در چه زمان و چگونه با مشکل مواجه شد. به نظر می رسد که شکافی میان تشکیل دولت در گذشته و تشکیل دولت در زمان کنونی و جود دارد. هدف این نامه یر کردن این شکاف نیست؛ هدف این است که نشان دهیم روش ایجاد دولت در گذشته بر ناقص بودن تشکیل دولت در زمان حال تأثیر گذاشته و این نقص منجر به گسیختگی و چندیارچهشدن افغانستان شده است.

ساختار این نامه از این گونه است: در فصل یکم، شیوه یا روش کاربرده در این پژوهش را به گونهای کوتاه شرح خواهیم داد. در فصل دوم به مفهومسازی می پردازیم و در آن پدیدههای «دولت» و «ملت» را تعریف خواهیم کرد. فصل سوم چارچوب نظری است که در آن رویکردهای مربوط به دولت سازی و ملت سازی تحلیل می شود. در فصل چهارم چگونگی

روند ملتسازی به بحث گرفته می شود. فصل پنجم ویژهٔ دولتسازی در افغانستان است و در فصل ششم، چگونگی روند دولتسازی پس از فروپاشی رژیم کمونیستی را ارزیابی خواهیم کرد. فصل هفتم دربر گیرندهٔ کندوکاوی است که در آن نگرشهای دولتسازی و ملتسازی مقایسه و بررسی می شود. فصل پایانی هم شامل نتیجه گیری است که در آن به پرسش اصلی این نامه پاسخ خواهیم داد.

#### پرسش محوری:

ملتسازی تا چه اندازه شرط بایسته ای برای ایجاد دولت در افغانستان است؟

## پرسشهای جانبی:

دولتسازی چیست؟ در مورد ملتسازی چه میدانیم؟ چرا ملتسازی در افغانستان با شکست مواجه شد؟ دربارهٔ دولتسازی در افغانستان چه میدانیم؟ چرا نظام سیاسی در افغانستان با شکست مواجه شد؟

# ۱. روش شناسی

این اثر یک پژوهش کیفی آدر مورد دولتسازی و ملتسازی در افغانستان، تلاشی برای بحث و بررسی برخی نگرشهای دولتسازی و ملتسازی، ارائهٔ تصویری از چگونگی روند ایجاد دولت و ملت در افغانستان، چالشهای فراروی هر دو پروژه و میزان موفقیت آنها در افغانستان است. در این پژوهش از آثار دانشمندان افغانستانی و غیرافغانستانی، مطالعهها و گفتمانهای انتقادی و رویدادهای تاریخی در روند دولتسازی و ملتسازی در افغانستان بهره بردهام.

به منظور ارائهٔ پاسخ رضایت بخشی به آن پرسش محوری، این اثر را به چندین بخش تقسیم کرده ام. همان گونه که به اختصار در مقدمه اشاره کردم، ابتدا به بحث در مورد ملتسازی می پردازم چون به باور من در جامعه های چند تباری مانند افغانستان، تنها از راه ملتسازی موفق

<sup>1.</sup> Methodology

<sup>2.</sup> Qualitative single case study

#### ۱٤ / دولت بيملّت

می توان یک دولت موفق ساخت. سپس به بحث در مورد دولتسازی در دو دورهٔ گونه گون افغانستان می پردازیم تا با مقایسهٔ آنها ، دلایل نهفتهٔ شکست نظام سیاسی در افغانستان را درست تر شناخته باشیم. در بخش هفتم این اثر از یک سو به بحث انتقادی در مورد نگرشها و رویکردها در مورد ملتسازی و دولتسازی و چگونگی پیادهسازی آنها در افغانستان خواهم پرداخت و از سوی دیگر چگونگی تأثیر عمیق فقدان ملتسازی بر شکست دولت در افغانستان را بررسی خواهم کرد.

# ۲. مفهوم سازی

پیش از اینکه به نگرشها و رویکردهای دولتسازی بپردازم، لازم میدانم پدیدههای محوری دولت را توضیح دهم.

## ۲. ۱. دولت

با توجه به ماهیت پیچیده و چندبُعدی دولت، ارائهٔ یک تعریف جامع کاری است دشوار. به این پرسش که «دولت چیست؟» پاسخهای گوناگونی داده شده است. بنیادی ترین تعریف دولت که دانشیمندان در آن توافق دارند این است که دولت قلمروی است با مرزهای مشخص، جمعیتی همگن یا ناهمگن، ارزشها و هنجارهای یکسان یا گوناگون، با پیشنههای تباری همانند یا گوناگون. نکتهٔ دیگری که مورد توافق دانشمندان است این است که دولت، یک نهاد سیاسی است. بنابراین دولت از لحاظ حاکمیت سیاسی نیز تعریف شده است که اشاره به استقلال یک کشور و نهادهای سیاسی آن، از هر گونه نیروی بیرونی در انتظام به امور درونی آن است. یا همان

گونه که وانگ اظهار می دارد یک دولت مستقل دارای «انحصار خشونت مشروع ۲، تفوق مطلق بر امور درونی قلمرو خود، حق مطلق حکمرانی بسر مردم خود و آزاد از هر گونه دخالت بیرونی در ساماندهی هر یک از نکتههای فوق است» (وانگ، ۲۰۰۶: ۲۷۳). ولی ایس تنها تعریف دولت نیست. از دیدگاه نگرشپردازان عمل گرا، دولت «یک مکان، یک عرصه است که در آن مبارزهٔ طبقاتی گروههای ذینفع و افراد بروز می کند، نهادینه می شود و اجرا می گردد» (مَن ۲، ۱۹۸۱: ۱۱۰). از سوی دیگر گروه اندکی از دانشمندان عمل گرا مانند «مَن» اظهار می کنند که دولت حداقل دارای دو پهلو است و برای درک پویایی و ماهیت آن باید به این پهلوها توجهی ویژه داشت. منظورمان اینجا پهلوهای درونی و بین المللی دولت اند. پهلوی درونی اشاره به جنبههای اقتصادی، ایدیولوژیک و نظامی دولت دارد و پهلوی بین المللی مربوط به روابط دولت با سایر دولتهای مستقل و به رسمیت شناخته شده از لحاظ بین المللی است.

تعریف ارائه شده توسط وانگ بر ظرفیت اجباری و اداری و دولت تأکید دارد. بعدها در مورد ظرفیتهای دولت توضیح خواهم داد. حتی تمرکز وبری و بر دولت نیز بی ربط نیست و همان گونه که تیده سکاپول به درستی استدلال می کند به منظور درک پویایی دولت «باید به شیب و فراز تاریخی دولتهای ملی نظر بیندازیم تا مناسب ترین ساختار دولتی عصر خود را بیابیم» (سکاپول، ۲۰۰۸: ۱۲۱).

<sup>1.</sup> Wang

<sup>2.</sup> Monopoly of legitimate violence

<sup>3.</sup> Mann

<sup>4.</sup> Coercive and administrative capacity

<sup>5.</sup> Max Weber

<sup>6.</sup> Theda Skocpol

«مَن» به این باور است که دولت صرفاً تجسم یک قدرت فیزیکی در جامعه است. طبق سخنان وی «دولت عرصهای نیست که در آن مسایل درونی، اقتصادی و یا ایدیولوژیکی حل شود، بلکه عرصهای است که در آن نیروی نظامی در درون کشور حرکت می کند، نخست در درون کشور و در نهایت در سطح بینالمللی مورد کاربرد قرار می گیرد» (من، ۱۹۸۶:

با توجه به آشفتگی این مفهوم، دولت همچنان یک مسئلهٔ قابل بحث باقی مانده است. به راستی باید دولت را طبق شرایط نهادی تعریف کنیم یا شرایط عملی؟ از آنجا که تحلیلهای گوناگونی در این باره وجود دارند، تعریف دولت به گونهای که همه جنبههای آن در نظر گرفته شود دشوار است. به گونهای فشرده همانسان که در بالا بیان کردیم، در شرایط کلی می توان دولت را به عنوان نهادی تعریف کرد که دارای قدرت مطلق برای حکومت بر افراد و قلمرو خود و قدرت تکقطبی در اعمال خشونت برای اجرای نظم درونی و به رسمیت شناخته شدن در سطح بین المللی باشد.

آنچه روشن است این است که تبدیل شدن به دولتی با عملکرد مناسب، در جات گوناگونی دارد، چون برخی دولتها نسبت به دیگران کامیاب ترند. به عبارت دیگر برخی دولتها در دولت شدنشان کامیاب تر بودهاند و برخی هم شکست خوردهاند. بنابراین پسس از تعریف ظرفیت دولت و در ادامهٔ این اثر دولتهای ضعیف، شکست خورده و ناکام را توضیح می دهیم.

## ۲. ۲. ظرفیت دولت

برداشت ما از ظرفیت دولت چیست؟ بنیادی ترین پاسخ به این پرسش، دربر گیرندهٔ توانایی دولت در آفرینش (تشکیل) و اجرای کاربرنامههای سیاسی و قانون از راه ابزارهای مشروع است، که همان تکقطبی بودن

در اعمال خشونت مشروع است. مگر بحث در این باره بسیار پیچیده تر و ژرفتر است.

به باور رابینسُن (۲۰۰۸) ظرفیت دولت دارای دو رویکرد است، رویکرد سلسله مراتب دستوری و مدل شبکهٔ نفوذ در مورد نخست اشاره به سلسله مراتب روابط دولت و جامعه دارد. بر اساس این مدل مرزهای روشن و مشخصی میان سازمانهای دولتی و جامعهٔ گسترده تر وجود دارد. «در این رویکرد شکل گیری کاربرنامههای سیاسی، پیامد فرایند خطی به رهبری دولتها، برای تنظیم دستور و اجرای آن میباشد» (رابینسن، ۲۰۰۸: ۸۲۰). مدل دوم از یک سو بر تراکم شبکهها و روابط درونسازمانی و از سوی دیگر بر وابستگی درونی دولت و گروههای ذینفع تکیه دارد. در این مدل کاربرنامههای سیاسی دولت پیامد «کنشهای پیچیده میان شبکهٔ این مدل کاربرنامههای سیاسی دولت پیامد «کنشهای پیچیده میان انگیزهٔ تعیین کنندهٔ یاسخگویی هستند» (رابینسن، ۲۰۰۸: ۸۲۵).

به گفتهٔ رابینسن رویکردهای مرسوم در مورد ظرفیت دولت دارای اشتباههای بسیاری هستند. وی بر این باور است که در عصر جهانی شدن، دولت مجبور به گسترش ظرفیتهای نو است تا بتواند با ماهیت متغیر سیاستها و رابطههای میان دولتی تطابق یابد. در نتیجه استدلال وی این است که چهار قدرت برون زا وجود دارند که رویکرد سنتی نسبت به ظرفیت دولت را به چالش می کشند. این چهار قدرت شامل جهانی شدن، دموکراتیزه کردن، آزادسازی و امنیتسازی هستند. هرچند می توان ماهیت این تمایز را به پرسش کشید و استدلال کرد که سه قدرت دموکراتیزه کردن،

<sup>1</sup> Robinson

<sup>2.</sup> Command hierarchy

<sup>3.</sup> Influence – network

آزادسازی و امنیتسازی تفسیر دیگری از جهانی شدن هستند و یا در نتیجهٔ جهانی شدن به وجود آمدهاند. اما این بحث نیاز به زمان و فضای بیشتر دارد.

موافقت یا مخالفت فرد با تمایز ارائه شده از سوی رابینسن مسئلهای متفاوت است، اما آنچه که اهمیت دارد این حقیقت است که دولتها در گذار از رویکرد «سلسه مراتب دستوری» به مدل «شبکهٔ نفوذ»، دچار چالش شدهاند. در نظام نوین جهان، فعالان غیردولتی به قدرت بیشتر و بیشتر دست می یابند و بنابراین دولتها مجبور به گسترش ظرفیتهای نو به منظور نگهداری قدرت سیاسی شان در ساختار جهانی هستند.

افزوده بر ظرفیتهای مرسوم دولتی، چهار ظرفیت دیگر نیز وجود دارد که دولتها دارای آناند و یا باید این ظرفیتها را گسترش دهند. این ظرفیتها «ظرفیت تحولپذیری»، «ظرفیت ارتباطی»، «ظرفیت زیربنایی»، و «ظرفیت توزیعی» هستند. در زیر، در مورد تمام این ظرفیتها بحث خواهیم کرد.

#### ظرفیت تحول پذیری

به باور کنشکا جَیسوریا ظرفیت تحول پذیری یک دولت به معنای مجموعهٔ ویژگیها یا «موهبتهای کلیدی هستند که یک دولت یا سازمان دولتی ممکن است در اختیار داشته باشد که به آن قدرت دگرگونسازی سیاستها و ساختارها را می دهد» (رابینسون، به نقل از جیسوریا، ۲۰۰۸: ۵۷۹). به عبارت دیگر این ظرفیت به معنی توانایی نخبگان سیاسی در پیگیری سیاستهای ملی و کاربرنامههای اقتصادی برای بر انگیختن حس همکاری با گروههای ذی نفع اقتصادی و سازمانی در دگرگونی اقتصاد

صنعتی است. افزوده بر این ظرفیت تحول پذیری به معنای توانایی دولت در ایجاد «همکاری نزدیک با گروههای شخلی و به وجود آوردن شرایط لازم جهت سرمایه گذاری و سرمایه اندوزی پایدار» از راه جایگزینی واردات با ترویج صادرات است (رابینسون، ۲۰۰۸: ۷۷۷).

#### ظرفیت ارتباطی

به دنبال دگرگون شدن ساختار اقتصاد جهانی، دولتهای ملی، آزادی عمل محدودتری برای پیگیری اهداف تحولاتی و دگرگونی دارند. به عبارت دیگر شرایط بینالمللیای که دولتها در آن فعالیت می کنند، تغییر کرده است و دولتها در پاسخ به این تغییر سعی در گسترش شکل نوی از ظرفیت دارند. در این بافت مفهومی، ظرفیت ارتباطی به معنای «تسهیل ظرفیت استراتژیک سازمانهای گوناگون به جای ایجاد تنظیمها در نهادهای خاص، میان فعالان دولتی و غیردولتی است» (رابینسون، به نقل از جیسوریا، ۲۰۰۸: ۲۷۵). به عبارت دیگر ظرفیت ارتباطی معنای توانایی دولت برای رسیدن به مرحلهٔ پیشرفتهای از گسترش و دستیابی به «یکپارچگی و انسجام بالا در اقتصاد جهانی دارد که بیشترین بخش اقتصادهای سرمایهداری پیشرفته را به خود اختصاص داده است» (رابینسون،

#### ظرفیتهای زیربنایی و توزیعی

به باور ایوانز (۱۹۹۵)، وَیس و هابسون (۱۹۹۵)، ظرفیت زیربنایی، مربوط به توانایی دولت برای نفوذ در جامعه به منظور استخراج بن مایههای طبیعی و انگیختن حس «همکاری گروههای ذی نفع و سازمان یافته برای دسترسی به خدمات همگانی است» (به نقل از ایوانز، ویس و هابسون، رابینسن، ۲۰۰۸: ۷۷۷). ظرفیت زیربنایی به طور عمده اشاره به توانایی دولت برای جمعآوری مالیات و صرف آن جهت دستیابی به خدمات همگانی است، نه صرف آن برای یک نخبهٔ سیاسی و یا طبقهٔ اجتماعی غالب در درون جامعه. ظرفیت توزیعی دولت بنا به گفتهٔ برخی پژوهشگران نوع متمایزی از ظرفیت دولتی است و به معنای توانایی دولت برای توزیع دستاوردهای اقتصادی به جمعیت گسترده تری است.

در کل ظرفیت دولت تنها به معنای تعریف مرسوم ظرفیت، یعنی قدرت انحصاری اعمال نیروی مشروع و اعمال حاکمیت قانون نیست. همان گونه که در بالا گفتیم ظرفیت دولت مفهومی بسیار وسیعتر است. تواناییهای تحولی، ارتباطی، زیربنایی و توزیعی از ویژگیهای لازمهٔ یک دولت برای گسترش و حفظ قدرت در شرایط متغیر بینالمللی است.

#### شکست دولت به چه معناست؟

درست مانند دولت، شکست دولت نیز مفهومی بحثبرانگیز است و به همین دلیل تعریف آن دشوار می شود. شکست دولت به گونهٔ کلی از لحاظ اثربخشی آن ارزیابی می شود، به این معنا که دولت تا چه اندازه دارای تعریفهایی است که در بالا آوردیم. در نوشتههای مربوط به دولتسازی، اثربخشی دولت به چم توانایی آن در حکومت بر مردم، اجرای قانون و نگهداری سامان درونی بدون نیازمندی به دخالت نیروهای بیرونی، به چم ظرفیت دولت تفسیر می شود.

به گفتهٔ بیتس (۲۰۰۸) شکست دولت به چَم سرنگونی دولت است. برداشت وی از سرنگونی دولت دو مسئله است. مسئلهٔ یکم تبدیل شدن

دولت به یک ابزار چپاول است. «وقتی دولتها شکست می خورند...، افرادی که در رأس قدرت قرار دارند از دولت برای دستیابی به سود خود استفاده می کنند و دیگران را در شرایط ناامنی قرار می دهند» (بیتس، ۲۰۸: ۲). مسئلهٔ دوم از دست دادن قدرت تک قطبی اعمال خشونت مشروع است. بیتس بیان می دارد که «شکست دولت باعث رقابتهای سیاسی میان گروههای مسلح می شود. احزاب سیاسی تبدیل به شبه نظامیان می شوند و نخبگان نیز تبدیل به باندهای نظامی» (بیتس، ۲۰۸۸: ۲). همچنان قابل یادآوری است که دگرگونی همیشه به چَم شکست دولت نیست. انقلاب و دگرگونی در رژیمها، گاهی باعث تغییر دولت می شوند اما فرق آنها این است که انقلاب منجر به پیدایش نظام سیاسی نو می شود، در حالی که شکست دولت تنها بی نظمی را در پی دارد.

پرسشی مهمی که بی پاسخ مانده است این است که چه چیزی باعث شکست دولت می شود؟ به گمان بیتس (۲۰۰۸) سه موضوع مهم در ناکامی دولت نقش دارند که شامل انگیزههای اقتصادی، تباری و دموکراسی می شوند. پژوهشگرانی که در مورد تأثیر انگیزههای اقتصادی مطالعه می کنند بر فقر، منبعهای طبیعی و درآمدهای عمومی به عنوان عوامل مؤثر بر شکست دولت تأکید دارند. طبق سخنان سمبنیز و هگر (۲۰۰۲) ارتباط مهمی میان فقر و اختلال سیاسی وجود دارد. آنها به این باورند که «با کاهش درآمد سرانه، احتمال بروز جنگ درونی بالا می رود» (به نقل از سمبنیز و هگر، بیتس، ۲۰۰۸؛ ٤).

بیتس در این بحث (۲۰۰۸) به مسئلهای حیاتی اشاره کرده می گوید؛ این فقر شهروندان نیست، بلکه فقر دولت است که باعث بی نظمی سیاسی

<sup>1.</sup> Sambanis

<sup>2.</sup> Hegre

می شود. به عنوان مثال زمانی که دولت موفق به جمع آوری مالیات نشود، قادر به پرداخت حقوق کارمندان دولت و نیروهای مسلح نخواهد بود. و هنگامی که در گروههای صاحب نفوذ، نیروهای نظامی و نخبگان، افرادی قدر تمند و دارای ابزار لازم برای ایجاد حس وفاداری نباشند، فروپاشی دولت آغاز می شود. به دنبال این ناتوانی ممکن است کارمندان دولتی به فساد بیفتند و نیروهای نظامی برای دریافت حقوق خود از سلاح استفاده کنند.

همین امر در مورد بن مایههای طبیعی اتفاق می افتد. این عدم دسترسی به به بن مایههای طبیعی نیست که باعث نابسامانی می شود، بلکه دسترسی به آن است که باعث اختلال سیاسی می شود. استدلال ما در این زمینه این است که «گروههای شورشی به دنبال کسب ثروت و کنترل بن مایههای طبیعی برای تأمین فعالیتهای مالی خود هستند.» از آنجا که گروههای شورشی تنها گروههای خواهان ثروت و منبعهای طبیعی نیستند، کشورهایی کسه بن مایههای طبیعی باارزش دارند، بیشتر در معرض بروز درگیری و خشونت هستند.

دومین خاستگاه بروز ناکامیِ دولت، ترکیب اجتماعی آن است. به دنبال فروپاشی شوروی سابق، از اروپای شرقی گرفته تا درگیریهای هوتو و توتسی '، از کنیا گرفته تا لیبری همه و همه نمونههایی از جنگ بر سرپیشینههای قومی هستند. کولیر ' و هوفلر " می گویند «با بالارفتن تنوع تباری

۱. هوتو و توتسی یک گروه قومی در آفریقای مرکزی هستند. در تاریخ از آنها اغلب با عنوان واتوسی یاد شده است. این گروهها دومین گروه پرجمعیت انسانی در روآندا و برونیی بودهاند دو گروه بعدی هوتو (بزرگترین گروه) و توآ (کوچکترین گروه) هستند.

<sup>2.</sup> Collier

<sup>3.</sup> Hoeffler

احتمال بروز جنگ بالا می رود» (به نقل از کولیرو هوفلر، بیتس، ۲۰۰۸: ۲). چرا که جنگ بین گروههای قومی باعث از دست رفتن کنترل روی تجارت، بن مایههای طبیعی و توزیع قدرت سیاسی می شود. از سوی دیگر بیتس (۲۰۰۸) اظهار می دارد جامعهای که دارای تنوع تباری باشد دارای قطب قدرتی می شود و احتمال رسیدن به توافق بر سر سیاست فراگیر، تأمین مالی و خدمات همگانی کمتر است. این امر به گفتهٔ وی منجر به بورو کراسی بی اثر و یا دولتی ضعیف می شود.

اما این تنها تنوع و قطبی بودن گروههای قومی نیست که منجر به جنگ درونی می شود. تمرکز قومیت (به معنای غلبهٔ حاکمیت یک گروه قومی بزرگ بر تمامی ابزارهای سیاسی) نیز می تواند منجر به درگیری های قومی شود. وقتی یک گروه غالب باشد سایر گروهها از «خصوصی شدن» دولت می ترسند و احتمال اینکه از مزایای قدرت محروم شوند، بالاست. برخی پژوهشگران حتی استدلال می کنند که ارتباطی مستقیم میان ناکامی دولت و حکومت توسط یک اقلیت تباری وجود دارد. وقتی اقلیت حاکم باشد «زمینه را برای ناکامی دولت فراهم می کند» (بیتس، ۲۰۰۸: ۷). میگویل (میرمینت وضیح را ارائه می دهد. وی استدلال می کند این به نفع دولتمردان نیست که از قدرت خود برای مختل کردن زندگی افراد زیردست استفاده کنند، چرا که این کار باعث سقوط خود نخبگان حاکم بر قدرت می شود. اما برعکس، افراد قدر تمند به دنبال انتقال نفرت برای «تحکیم وفاداری حامیان خود، جلوگیری از دلسردی آنها و افروختن «تحکیم وفاداری حامیان خود، جلوگیری از دلسردی آنها و افروختن آتش خشونت سیاسی اند» (به نقل از میگویل، بیتس، ۲۰۰۸: ۷).

در نهایت اینکه برخی پژوهشگران استدلال کردهاند که علاوه بر

انگیزههای اقتصادی و اجتماعی، دموکراسی نیز نقش مهمی در ناکامی دولت دارد. در این بحث بیشتر استدلالها از «شاخص طرز حکومت» مشهور برمی خیزند که برای خودکامگی ارزشی اندک، برای دموکراسی ارزشی بالا و برای دموکراسی جزئی یا «دموکراسی تثبیت نشده» ارزشی متوسط قایل می شود. (بیتس، ۲۰۰۸: ۸) بحث در اینجا عمدتاً بر مبنای دموکراسی متوسط استوار است که نوتر است، چرا که اغلب این دموکراسیها در نتیجهٔ مبارزه با استعمار و برخی در پایان جنگ سرد و فروپاشی اتحاد جماهیر شوروی به وجود آمدهاند. بنابراین اگر دموکراسیهای نوپا نسبت به دموکراسیهای کهنه تر کم ثبات تر هستند، ارتباط میان نوع رژیم و درگیری سیاسی بیشتر به دلیل عمر کوتاهشان و نه به دلیل ویژگیهای سیاسی آنهاست.

ناکامی دولت همچنان از لحاظ عملکرد آن اندازه گیری می شود. مهم ترین عملکرد دولت ارائهٔ خدمات همگانی است که سایر سازمانهای خصوصی یا قادر به تأمین آن نیستند و یا می توانند تنها بخش کوچکی از آن را تأمین کنند. طبق سخنان را تبرگ (۲۰۰۲) سه حوزهٔ اصلی ارائهٔ خدمات وجود دارد که دولتها باید بر آنها تمرکز کنند. نخستین و مهم ترین آنها «ارایهٔ امنیت ملی و فردی و نظم عمومی است» (را تبرگ، ۲۰۰۲: ۱۳۱). این امر شامل حق استوار مالکیت اموال و ار تباطهای مصونی است که ریشه در قانون قابل اجرا دارد. مورد دوم شرط «سازماندهی و انتظام زیرساختهای لوجستیکی و ار تباطات است» (را تبرگ، ۲۰۰۲: ۱۳۱). موضوع این است که دولتی که دولتی که دارای یک ساختار محفوظ شدهٔ بازرگانی و اطلاعاتی نباشد، که دولتی که دارای یک ساختار محفوظ شدهٔ بازرگانی و اطلاعاتی نباشد، قادر به ارائهٔ خدمات کامل به شهروندان خود نخواهد بود. مورد سوم ارایهٔ «مراقبتهای اولیهٔ یزشکی و آموزش و یروش است» (را تبرگ، ۲۰۰۲:

۱۳۱). به باور راتبرگ در صورتی که دولتها قادر به ارائهٔ این خدمات به شهروندان خود نباشند، شکست آنها اجتنابنایذیر است.

به گونهٔ کوتاه، مطالعهٔ شکست دولت، بر فروپاشی رژیمهای سیاسی تمرکز دارد. شکست دولت همراه با چپاول آن و نابسامانی سیاسی و ناتوانی در ارائهٔ خدمات همگانی مورد بحث است. در نهایت اینکه ناکامی دولت ممکن است به دلیلهای اقتصادی، اجتماعی و نیز دلیلهای سیاسی (با روی آوری به نوع رژیم و دموکراسی) رخ دهد.

#### خاستگاه دولتها

دولته حگونه پدید آمدند؟ با آنکه نمی توانیم سرآغاز و پیدایش دولت را در چند برگ توضیح دهیم، مگر برای ارائهٔ پیش زمینهٔ کو تاهی به تو خوانندهٔ گرامی. در ادامه چند نگرش (نظریه) برپایی دولت را به بحث خواهیم گذاشت.

نیاز به بازنمود (توضیح) چگونگی پیدایش دولت برخاسته از تغییر ایده ها و برداشتها در مورد دولت است. اندیشوران کلاسیک چون ارستو و افلاتون دولت را پدیده ای طبیعی می دانستند. نسل پسین متفکران که با اشکال گوناگون سازمانیافته ای چون روستاها، جامعه هایی قبیله ای و گروه ها روبه رو شدند، آگاهی کلاسیک در مورد دولت را زیر پرسش بردند و پرسسشهایی در مورد خاستگاه و چگونگی برپایی دولت به ذهنشان راه یافت. در انجام این کار، نگرشهای فراوانی طرح شد. نگرشهای ارادی (داوطلبانه) برپایی دولت از نخسین این نگرشهاست. به گفتهٔ کرنیرو (۱۹۷۰) این نگرشها بیانگر این امر است که مردم جامعه های گوناگون و خود سالار در دورهٔ مشخصی از تاریخ خود، بنا بر انگیزه های منطقی،

قدرت انفرادی خود را کنار نهاده و برای پدیدآوری نهادهای سیاسی بزرگتر که می توان آن را دولت نامید، به جامعههای دیگر پیوستند. نگرش «قرارداد اجتماعی» که به ویژه مورد حمایت روسو بود، نمونهای از این دست نگرش هاست، با آنکه کرنیرو این امر را تنها یک «حس کنجکاوانهٔ تاریخی» می نامد.

به گفتهٔ کرنیرو نگرش مورد پذیرش همگان ـ که همزمان نگرش ارادی مدرن است ـ «نگرش اتوماتیک» است. بنا بر این نگرش «اختراع کشاورزی به طور اتوماتوار مـواد غذایی مازاد ایجاد کـرد و باعث جدایی برخی افـراد از تولید مواد غذایی و روی آوردن به پیشـههایی چون سـفالگری، بافندگی، آهنگری و سنگ تراشی شد و خیلی زود بخش گستردهای از کار به وجود آمد» (کرنیرو، ۱۹۷۰: ۷۳۳). و این کاردانی حرفهای، به پیوسـتن اجتماعهـای خودپا به یکدیگـر، و از راه فرایند ادغام سیاسـی به برپایی دولتها انجامید.

دومین تلاش برای توضیح چگونگی پیدایش دولتها مربوط به تیوریهای اجباری است. هواداران این تیوریها به این باورند که «تنها یک تیوری اجباری می تواند پیدایش دولتها را توجیه کند، قدرت، و نه منافع فردی. این مکانیزمی است که با آن انقلابهای سیاسی، گام به گام، باعث تبدیل دهکدههای خودمختار به دولت شدهاند» (کرنیرو، ۱۹۷۰: ۲۳۷).

گفتمان دیگری به سود تیوری اجبار، از جانب آپن هایمُر ایراد شده که می گوید «دولتها زمانی پیدا شدند که ظرفیت تولیدی کشاورزان مستقر، با انرژی چوپانان کوچنشین ترکیب شد و کوچنشینان بر کشاورزانِ مستقر غلبه کردند» (کررنیرو، به نقل از آپنهایمُر، ۱۹۷۰: ۳۷۲). به عبارت کلی

بنا بر این تیوریها جامعههای سیاسی نوع مدرن، یعنی دولتها، حضور خود را مرهون رفاه موفق هستند.

کُرنیرو (۱۹۹۷) که مخالف هر دو تیوری ارادی و اجباری است، جنگ را یکی از انگیزههای برپایی دولت می داند، البته نه تنها انگیزهٔ توضیح دهنده. بنابراین وی این پرسیش را مطرح می کند که جنگ در چه شرایطی منجر به تشکیل دولت می شود؟ چرا که به باور وی ایجاد جنگ در همه جا منجر به برپایی دولت نمی شود. او برای استدلال سخنان خود دهکدههای زمانهای گذشتهٔ آمازون و یرو ارا مقایسه می کند. یکی از شرایطی که وی مطرح می کند، کمبود زمین است. بنا به روایت او دهکدههای آمازون در گیر جنگ شدند و مردمشان که به گریز از زمینهای خود ناچار شده بودند، به سادگی زمینهایی در جاهایی دیگر یافتند. جنگ در آمازون عمدتاً از برای انتقام گیری به دلیل های اقتصادی بوده است، در حالی که در پرو «دلیل جنگ، افزایش جمعیت انسانی روی زمین ها بود و در این مورد انگیزهٔ اصلی جنگ، از علاقه به انتقام، تبدیل به نیاز دستیابی به زمین شــد» (کرنیرو، ۱۹۷۰: ۷۳۵). این امر دو پیامد بزرگ داشت: نخست، به دلیل اینکه این جنگها جنگهای اقتصادی بو دند، شدیدتر و شایع تر بو دند. دوم اینکه بر خلاف آمازون ـ که در آن ساکنان شکستخوردهٔ یک روستا امکان استقرار در مکان دیگری را یافتند ـ روستاییان شکستخوردهٔ یرو تنها چشـماندازی تیره و تارپیش روی داشـتند. یاداشی که آنها باید می پرداختند فرمانبرداری سیاسی از فرد پیروز در میدان بود. جنگ تنها در چنین شرایطی منجر به تشکیل جامعه های بزرگ تر می شود که می توان آنها را دولت ناميد.

علاوه بر این دگرگونی سیاسی، نگرش محدودیت محیطی این پر چگونگی اجتماعی نوی به میان آورد. این نگرش بیانگر این است که انگیزههای اجتماعی مهمی نیز بودهاند که به پیدایش جامعههای سیاسی انجامیدند. این نگرش را ناپلئون آ. چگنون آرائه داده است که سرخ پوستان یانومموی ونزوئلا را مطالعه کرده بود. او در این مورد می گوید که به دلیل تراکم جمعیت، ساکنان «بیشتر به حقوق یکدیگر تخطی می کنند و این امر باعث افزایش جنگهای پی درپی و تند در جاهای مرکزی نسبت به جاهای حاشیهای می شدود» (کرنیرو، به نقل از چگنون، ۱۹۷۰: ۷۳۷). افزوده بر این، در مقایسه با روستاهای حاشیهای، فرار از یورشها برای ساکنان روستاهای مرکزی دشوارتر، و توانایی آنها کمتر بود. از دیدگاه چگنون این امر منجر به اتحادهای تهاجمی و دفاعی ساخته شده میان روستاها شد. حتی اگر روستاها مستقل باقی می ماندند «یانومموها در معرض محدودیت اجتماعی، به روشنی یک یا دو گام به پیشرفت سیاسی معرض محدودیت اجتماعی، به روشنی یک یا دو گام به پیشرفت سیاسی

به گونهای کوتاه می توان گفت که تیوریهای فراوان دیگری نیز وجود دارند که کوشیدهاند توضیحی برای ناکامی و کامیابی دولت داشته باشند. این رویکرد کلاسیک به تشکیل دولت، دارای کاستیهای زیادی است، چرا که افزون بر استدلالهای ارائه شده از سوی تیوریهای ارادی و اجباری، انگیزههای فراوان فرهنگی، جغرافیایی و سیاسی وجود دارند که می توانند دلیل پیدایش دولت باشند.

<sup>1.</sup> The theory of Environmental Circumscription

<sup>2.</sup> Napoleon A. Chagnon

<sup>3.</sup> Yanomamö Indians of Venezuela

# ۳. یایه های نظری بحث

این بخش ویژهٔ نگرشها و رویکردها در مورد دولتسازی است. پس از به بحث گرفتن رویکردهای گوناگون دولتسازی به پرسش خود در مورد دانش ما نسبت به دولتسازی پاسخ خواهیم داد.

# ۳. ۱. رویکردهای دولتسازی

پیسش از به خوانش گرفتن رویکردهای گوناگون در رابطه با دولتسازی بهتر است در ابتدا مفهوم دولتسازی را بدانیم. بنابراین، دولتسازی یعنی چه؟ به گفتهٔ آلن ویتس (۲۰۰۸) ساخت یا برپایی دولت فرایندی است که در آن دولتها توانایی خود برای کارکرد بهتر را افزایش می دهند؛ و نیز فرایندی است که در آن یک دولت با کارکرد نزار، تبدیل به سازمانی با کارکرد قوی می شود. در سایر نکتههایی که دولتها به پیشرفت بیشتر نیاز دارند، تشکیل و ساخت دولت به معنای فرایندی است که در آن

#### 1. Alan Whaites

#### ۳۲ / دولت بی ملّت

مردم یا قلمروها دارای «ساختارهای سازمانی» میشوند. این ساختارهای متمایز «توسط تنظیمهای سیاسی زیربنایی، به دست آوردن در کی مشترک، معمولاً در میان نخبگان که منافع و باورمندیهاشان توسط روش ویژهای از سازماندهی قدرت سیاسی به دست می آید، مشخص می شوند» (ویتس، ۲۰۰۸: ٤).

درک دولتسازی در گام نخست به چَم درک رابطههای دولت و جامعه است. از آنجا که، به گفتهٔ ویتس، شرط ضروری دولتسازی مشروعیت است، یافتن دلیلهای اخلاقی و سنتی و یا به دست آوردن حمایت عمومی، در تداوم و پذیرش ساخت و برپایی دولت اهمیت وییژهای دارد. در نتیجه «ادعای مشروعیت و پرورش وفاداری معمولاً شامل برخی تلاشها برای ملتسازی است» (ویتش، ۲۰۰۸: ۵). حتی اگر ملتسازی موفق تسهیل ایجاد دولت نشود، پرورش هویت مشترک میان مردم برای ایجاد حس وحدت، بایسته است. یکی دیگر از انگیزههای مهم در دولتسازی مشارکت رسانههای درونی و بیرونی در ترویج دهی حقوق بشر برای به دست آوردن پشتیبانی بین المللی است.

## ۳. ۱. ۱. مدلهای دولتسازی

بر اساس تعریف ایجاد و ناکامی دولت که در بالا ارائه شد، می توان گفت که دولت سازی در نتیجهٔ رابطه های دولت با جامعه حاصل می شود. مدل دولت سازی که از این برداشت پیروی می کند، دولت سازی پاسخگو نامیده می شود.

#### ۳. ۱. ۲. دولتسازی پاسخگو

بر اساس این مدل دولتسازی در مرحلهٔ ویژهای از پیشرفت اتفاق نمی افتد، بلکه در نتیجهٔ یک سیاست گسترده و چندگونه و انگیزههای

غیرسیاسی در درون یک جامعه حاصل می شود. دولتسازی یاسخگو نیاز مند پیشر فت بایسته در سه حوزه است یعنی تو افق سیاسی ۱، کار کردهای برزیستی و کارکردهای مورد انتظار که در زیر بدانها خواهیم پرداخت. به باور ویتس (۲۰۰۸) گسترش توافقهای سیاسی یکی از شرطهای بانسته برای انجاد مدل دولتسازی پاسخگو است. اما توافقهای سیاسی به چه معنایند؟ در تعریف این عبارت، برخی پژوهشگران کاربرد واژهٔ استواری (تثبیت) نخبگان را برتری می دهند که به چم فرایندی است که نخبگان را به همزیستی و سازش با یکدیگر باورمند می کند. از سوی دیگر ویتس بیان می دارد که توافقهای سیاسی به چم استواری نخبگان نیست. از دیدگاه وی توافقهای سیاسی «بسیار ژرفتر و، هماندیشی های میان نخبگان است که باعث پایاندادن در گیری می شود و نیز در بسیاری از دولتها از درگیری خشونتآمیز رهگیری می کنید» (و بتس، ۲۰۰۸: ۷). توافقهای سیاسی به دلیل منافع مردمی حاصل شده و یا ریشه در ارزشهای مشترکی مانند مذهب و باورهای ایدیولوژیک دارند. نخستین گام برای بریایی توافق سیاسی، بیدایش گروهی است که به اندازهٔ کافی برای تحمیل توافقها یا گفتوگذار بر سر توافقهای قوی باشد. بنابراین توافقهای سیاسی به چم توانایی یک گروه برای تهدید ساختارهای دولتی (چه از لحاظ امنیت گروههای همکاری کننده و چه از لحاظ شانس تحول) به حکومت و اداره کنندهٔ ساختارهای موجود است.

دومین پهنهٔ نیازمند پیشرفت برای ایجاد دولت پاسخگو، کارکردهای برزیستی (بقا) هستند. این نکته همانگونه که از نامش پیداست، شامل

<sup>1.</sup> Political Settlement

<sup>2.</sup> Survival Functions

<sup>3.</sup> Expected Functions

گردآوردی از «وظیفههای بنیادین و بایسته برای برزیستی و توانمند کردن چارچوب نهادی دولت است» (ویتس، ۲۰۰۸: ۷). دلیل اهمیت این کار کر دھا چیست؟ وقتی توافق های سیاسی پدید می آیند، یا دارای ساختارهای نو هستند و یا بر ساختارهای موجود چیرگی دارند. در هر دو صورت سـه توانایی اصلی باید گسـترش بیابد تا توان روبهرویی با روند سیاسی و ایجاد سامان در درون جامعه را داشته باشیم. این سـه توانایی دربر گیرنـدهٔ امنیت، درآمد و قانون اسـت. به عبارت دیگر تكقطبي بودن و يا دستكم كنترل درشتخويي، توانايي افزايش مالیات و تحکیم قانون از کارکردهای اصلی هستند که دولت باید برای روبهرویی با چالشها و دگرگونیهای سیاسی گسترش دهد. همانگونه که مرکز پژوهشهای کشورهای بحرانی بیان می کند «نیازهای امنیتی بر سایر نیازهای گسترشی اولویت دارند» (ویتس، به نقل از جمیزیو تزُل، ۲۰۰۸: ۸). به این چم که تمام کارکردهای برزیستی و امنیت تا اندازهٔ زیادی برای دولتسازی بایستهاند. و نیز برای دستیابی به سامان درونی و به رسمیت شناخته شدن در سطح بیرونی، امنیت یکی از شرطهای بایسته برای ایجاد پشتگرمی بوده و نشاندهندهٔ این است که قدرتی در رأس كارها قرار دارد.

یک ساختار مالیاتی با عملکرد مناسب نیز به چند دلیل اهمیت فراوان دارد. نخست اینکه هرگاه دولت از راه مالیات درآمد خود را افزایش می دهد پیوندی با «اجتماع برقرار می کند و به برآوردن چشم داشت های مردم توانا می شـود. درآمد درونی، همچنین این باورمندی را ایجاد می کند که دولت دارای استواری مالی است» و در نتیجه وابسته به کمکهای بیرونی نیست

(ویتس، ۲۰۰۸: ۸). مالیات و امنیت دو ابزار بایسته برای برزیستی ساختار دولت هستند. نهادگرایان تحکیم قانون را یک شرط بایسته برای گسترش یک دولت پاسخگو می دانند، مگر دیگران تنها بر اهمیت آن تأکید دارند. به گونهای کوتاه، آنچه عملکردهای برزیستی را بایسته می سازد این واقعیت است که این عملکردها مشوقی برای دولت، جهت آمیزش با جامعه در نتیجهٔ انگیزهٔ دولت سازی در سطوح گوناگون جامعه است.

سومین پهنهٔ پیشرفت مورد نیاز برای ایجاد دولت پاسخگو «دستیابی به سطح مورد نیاز قابلیتهاست» (ویتس، ۲۰۰۸: ۹). منظور ویتس از قابلیت، رفتار مورد انتظار از سوی دولت در مورد مسایلی است که از دیدگاه مردم و انگیزههای بیرونی بیشترین اهمیت را دارند. قابلیتهای مورد انتظار را می توان به عنوان تلاش دولت برای وفق با تقاضای ارائهٔ خدمات بهتر یعنی تأمین خدمات همگانی تعبیر کرد.

به گونهٔ فشرده در مدل دولتسازی پاسخگو، مرکزیت گفتوگذار بر سر چشمداشتهاست که فرایند ایجاد دولت را هدایت میکند. این مدل یک پویایی را نشان میدهد که از راه آن سبب تلاش برای ساخت ظرفیت تماس دولت با جامعه می شود و بدین سان دولت را آمادهٔ پاسخگویی به چشمداشت افراد تحت حکومت خود میکند.

## ۳. ۱. ۳. دولتسازی غیر پاسخگو۲

همان گونه که در بخش پیشین گفته شد، ساختارهای دولتی در پاسخ به درخواست جامعه و در نتیجهٔ توافقهای سیاسی، توانمندتر می شوند و دولت ظرفیت لازم برای روبهرویی با چالشها و دگرگونیهای پیش

<sup>1.</sup> Institutionalists

<sup>2.</sup> Unresponsive State-Building

روی خود را گسترش می دهد. اما در بیشتر موارد توافقهای سیاسی منجر به بقای دولت و کارکردهای مورد انتظار نمی شود و روند دولت سازی توقف می کند. پرسش این است که چرا برخی توافقهای سیاسی منتهی به دولت سازی می شوند و برخی به یکی از اشکال دولت سازی پاسخگو یا فاسد یا ناکارا می انجامند؟

باید یادآور شویم که توافقهای سیاسی نقش مهمی در درک دولت سازی دارند. چیز دیگری که باید بر آن تأکید داشت، این است که توافقهای سیاسی را می توان به عنوان گروههایی دید که به شدت به دنبال دستیابی به منافع فردی و باورهای کلیدیِ نخبگانی هستند که به آن تعلق دارند. بنابراین یکی از دلیلهای دولتسازی غیرپاسخگو «نیاز به نگهداری هیئتها و مؤسسان قدر تمند است» (ویتس، ۲۰۰۸: ۱۱). این مسئله به ویژه گاهی اتفاق می افتد که قدرتِ تقسیم شده، به گونهای برابر میان نخبگان و رهبران، بیشتر برای به دست آوردن پشتیبانی کسانی به کار برده شود که تهدیدی جدی به شمار می آیند. نخبهای که حاکمیت را بر عهده دارد، متمایل به «بی اهمیت جلوه دادن نهادهای دولتی و یا تهدید نهفته دانستن این نهادها است» (ویتس، ۲۰۰۸: ۱۲). و در نتیجه، نهادهای کارای دولتی و سیاستهای مدیریت اقتصادی کم توان خواهند شد. این امر به ویژه زمانی رخ می دهد که گروه اقلیت بن مایه های سیاسی و قدرت را در دست داشته باشد. و همان گونه که در بخش پیشین گفتیم از آنجا که این روند به نفع باشد. و همان گونه که در بخش پیشین گفتیم از آنجا که این روند به نفع آن هاست، به ناکامی و شکست دولت منجر می شود.

دومين دليل دولت سازي غير پاسخگو، نقش شرايط بين المللي است

۱. از این روی که توافقهای سیاسی پیامد مبارزهٔ گروه سیاسی برای به دست آوردن مرام سیاسیشاناند، در انگلیسی و در ادبیات سیاسی گاهی به گونهٔ گروه سیاسی نیز دیده میشوند.

که آن را «رهبران جهانی حکومتداری بد"» نیز می گویند. بحث در اینجا این است که با وجود جنایت بینالمللی و فساد جهانی، نخبگان بایستی «از راه درآمد مرزی غیرقانونی به توافقهای سیاسی دست یابند» نه اینکه به گسترش کارکرد برای برزیستی خود بپردازند (ویتس، ۲۰۰۸: ۱۲). شرایط بینالمللی به ویژه روی دولتهایی تأثیرگذار است که دارای ساختار نهادی کم توان باشند و گسترش توافقهای سیاسی و کاربرد آنها در آن کشورها دشوار باشد. از یک سو، از آنجا که برخی توافقهای سیاسی بنا به دلیلهایی که در بالا آورده شد، حساسیت اندکی روی پاسخگویی دارند، و از سوی دیگر میل به گسترش و تقویت توانایسی دولت برای کارکرد و ایجاد بهتر توافقهای سیاسی، همواره منتهی به دولتسازی پاسخگو و ایجاد کارکردهای برزیستی نمی شود.

## ۳. ۱. ۴. دیگر رویکردها

سایر پژوهشگران، رویکرد دیگری در مورد ایجاد دولت دارند. شُو (۱۹۹۶) به این باور است در برخی موارد در دولتهایی که دارای درگیریهای شدید قومی هستند، فروپاشی دولت ممکن است منجر به ایجاد دولتهای مستقل و مسالمت آمیز کوچک شود. از سوی دیگر منگیستیب (۱۹۹۷) اظهار می دارد که تقسیم کردن دولتها بر مبنای خطوط تباری گزینهٔ دلپذیری نیست، چرا که تقسیم گروههای قومی گوناگون و باهم زیسته منجر به بروز درگیری بیشتر می شود. مِنگیستیب سایر رویکردها را ترجیح می دهد. وی به ویژه در مورد کشورهای افریقایی

<sup>1.</sup> Global drivers of bad governance

<sup>2.</sup> Shaw

<sup>3.</sup> Mengisteab

بسر یکپارچگی اقتصادی و منطقهای دولتها و دگرگونی ژرف دولت در گذار از خدمت به خود، به سوی نهادی تأکید دارد که باعث تقویت منافع جامعه می شود. به گمان وی این تحول منجر به توانمندی دولت می شود. اما این امر مستلزم این است که دولت مکانیزمی برای بسر آوردن منافع گروههای قومی گوناگون بسازد و آنها را از لحاظ سیاسی، اقتصادی و اجتماعی ادغام کند.

او همچنین اظهار می دارد که هرچند دولت سازی بر دموکراسی مقدم است و ایجاد دولت از راه ابزار اجباری میسر می شود، وابستگی متقابل اقتصادی و همگنسازی ساختار آموزشی و اداری، منجمله ترتیبات دموکراتیک، در تحکیم ساختمان دولت نقش مهمی دارد. مِنگیستیب باورومند است که به دلیل افزایش نگرانی در مورد تخلف از حقوق بشر، دیگر ایجاد دولت از راه ابزار اجباری ممکن نیست. ساخت دولت و دموکراسی برای او پروژههایی پیوسته به هم هستند. بنابراین «ایجاد دولت به معنای یکپارچهسازی گروههای گوناگون و ایجاد روابط میان آنهاست و دستیابی به دولت تنها از راه تصمیمهای همگانی همهٔ احزاب درگیر و بر مبنای گفتو گذارهای روشن و مقررات مورد قبول تمامی آنها میسر است» (مِنگیستیب، ۱۹۹۷: ۱۱۸).

منگیستیب، دولتسازی از راه عدم تمرکز قدرت را ترجیح می دهد، چرا که به باور وی گذار یک دولت چندملیتی به یک دولت ملی واحد، هدف واقع بینانه ای نیست. ساخت دولت پروسه ای از گفت و گذارها و ادغام گروه های گوناگون قومی و گنجاندن منافع آنان در یک دولت ملی و احد است.

پژوهشگرانی چون فوکویاما (۲۰۰۷) اعتقاد دارند که دولتسازی به معنایی دقیق تر، ایجاد یک حق انحصاری وبری اعمال خشونت مشروع بر

قلمروی داده شده است. بنابراین، رویکرد دموکراتیک ایجاد دولت که از سوی مِنگیستیب ارائه شده، باعث محدودکردن قدرت دولت مرکزی در کاربرد جبر و «قراردادن دولت زیر هنجارهای جهانی و شفاف می شود» و «تضمین می کند که اعمال قدرت بازتاب دهندهٔ ارادهٔ مردم باشد» (فوکویاما، «تضمین می کند که اعمال قدرت بازتاب دهندهٔ ارادهٔ مردم باشد» (فوکویاما، مرزهای دولت را از لحاظ گروههای اجتماعی و قومی تشکیل دهنده، مشخص نمی کند. وی همچنین اظهار می دارد که دولتسازی در جامعههای مشخص نمی کند. وی همچنین اظهار می دارد که دولتسازی در جامعههای اجتماعی مرزها را در کجا تعیین کنیم و چه کسانی را در قلمرو قرار داده و یا از آن مرزها را در کجا تعیین کنیم و چه کسانی را در قلمرو قرار داده و یا از آن حذف کنیم تا از راه پروسهٔ پاکسازی قومی به جمعیتی همگن دست یابیم. از نظر فوکویاما هم دولتسازی بر دموکراسی اولویت دارد. به باور او دولتسازی یک روند لیبرال نهادسازی است که از راه آن جمعیتی همگن دولت می آید.

سایر دانشمندان (مانند غنی، لاکهرت، کَرنَهَن، ۲۰۰۵) رویکردی همانند فوکویاما دارند و برآناند که اصلی ترین دلیل ناکامی دولت، فقدان قدرت حاکمیت است. در رویکرد آنها به ایجاد دولت، علاوه بر اهمیت حق انحصاری خشونت مشروع، به نقش کمکهای بیرونی و شرایط بینالمللی تأکید شده است. یکی از دلیلهای فقدان دولتسازی در کشورهای در حال پیشرفت «انجام عملکردهای اصلی دولت از راه افراد غیردولتی» است. بحث در اینجا این است که «سازمان مالی بینالمللی آ» و «سازمان ملل»، دیگر سازمانهای غیردولتی را قرارداد بر اجرای عملکردهایی میدهند

<sup>1.</sup> Ghani, Lockhart, Carnahan

<sup>2.</sup> International Financial Organization

### ٤٠ / دولت يىملت

که باید از سوی دولت انجام شوند. این امر منجر به شیوههای نااستوار و غیرپاسخگوی مالی می شود که تأثیری منفی بر مشروعیت و امنیت دولت دارند.

در مجموع دولتسازی فرایندی بسیار پیچیده باقی می ماند. همان گونه که در بالا اشاره شد، در رویکردهای اجباری نیز ایرادی نسبت به ایجاد دولت وجود دارد. اما همان گونه که ویتس اظهار می دارد، دولتسازی همواره یک ارتباط میان دولت با جامعه است. در نخستین رویکرد وی (دولتسازی پاسخگو) ایجاد دولت از راه پاسخ نخبگان سیاسی به نیازها و تقاضای جامعه صورت می گیرد و در رویکرد دوم او (دولتسازی غیرپاسخگو) گاهی به نفع نخبگان سیاسی است که دولت را به سوی غیرپاسخگو) گاهی به نفع نخبگان سیاسی است که دولت را به سوی شکست سوق دهند. «شو»، «غنی»، «فوکویاما»، «لاکهرت» و «کرنَهَن» طرفدار روش نگرش اجباری دولتسازی هستند و باور دارند که بدون ایجاد یک دولت مقتدر و مرکزیِ قوی، دولتسازی میسر نخواهد بود. منگیستیب بر خلاف این پژوهشگران اظهار می دارد که در عصر حقوق بشر، دولتسازی از راه ابزار جبری میسر نخواهد بود. در عوض او باورمند است که دولتسازی تنها از راه ادغام اقتصادی و منطقهای و تبدیل یک دولت خودخدمت به نهادی جهت پرورش منافع اجتماعی میسر است.

# ۳. ۲. رویکردهای ملتسازی

در رابطه با ایجاد ملت چه می دانیم؟ اگر بر این باور باشیم که پدیدههای علیت منوط به پدیدههای هستند که قبل از آنها و جود داشته است، هر چیزی باید ریشه در چیزی بیرون از ماهیت خود داشته و یا باید واقعیت معقولی باعث تشکیل آن شده باشد. این مسئله، این پرسش را به ذهن خطور می دهد که چه چیز باعث پیدایش ملت و ملت گرایی شد؟ بنابراین

پیش از تعریف ملت و ملتگرایی و پاسخ به پرسشهای فوق، این اثر می کوشد تا تجزیه و تحلیلی بر خاستگاه این دو پدیده داشته باشد.

## ۳. ۲. ۱. ریشههای ملت و ملت گرایی

به گفتهٔ برخی دانشـمندان بانفوذ، سرمایهداری، گسترش صنعت چاپ، فروپاشـی جوامع مذهبی و تغییر در ماهیت زبان لاتیـن، پایههای نهادین آگاهی ملی هسـتند، هرچند سـرمایهداری و صنعت چاپ نمی توانند تنها انگیـزهٔ توضیح این مفهوم باشـند. بـه عنوان مثال اندرسـون اظهار کرده اسـت «فاکتورهای درگیر در این مسئله بسـیار پیچیده و متنوع هستند. اما سـرمایهداری نسـبت به دلیلهایی در اولویت اسـت» (اندرسون، ۲۰۰۲:

سه پیشرفت اصلی در جامعه های غربی صورت گرفت که به گونه ای مستقیم به درک و آگاهی ملی کمک کردند. نخستین این پیشرفت ها دگرگونی در ماهیت زبان لاتین بود. «بر اثر تلاش انسان گرایان در احیای ادبیات گستردهٔ قبل از مسیحیت و پخش آن در بازار چاپ» در کی نو و قدردانی بیشتری از پیچیدگی های باستانی و دستاوردهای سبکهای باستانی قابل مشاهده است (اندرسون، ۲۰۰۸: ۳۹). و این امر منجر به نوشتن زبان لاتین به گونه ای متفاوت از زبان لاتین کلیساها و در نهایت منجر به پیدایش عصر روشنگری شد.

دوم اینک پیش از پیدایش صنعت چاپ، روم غالب ترین سلسله و لاتین غالب ترین زبان رایج در اروپای غربی بود و کلیسای کاتولیک به واسطهٔ «خطوط ارتباط درونیاش در هیچ جنگی به دشمنان خود نباخته

بود» (اندرسون، ۲۰۰۱: ۳۹). مگر وقتی برای نخستین بار «مارتین لوتر ا در سال ۱۵۱۷ ترسایی پایانه نامهٔ خود به زبان آلمانی را به در محراب کلیسای ویتنبرگ میخ کوب کرد، این متن در ظرف پانزده روز در سرتاسر کشور در دسترس عموم قرار گرفت» (اندرسون، ۲۰۰۸: ۳۹). و این تنها یک نقطهٔ آغاز بود. ظرف دو دهه هزاران کتاب و ترجمه از کتاب مقدس منتشر شد. کار چاپ و ترجمه تبدیل به تجارتی نو و نیز وسیلهٔ «نبرد برای تسخیر ذهن انسانها گشت» (اندرسون، ۲۰۰۸: ۳۹–۶۰). مبلغان مذهبی از جملهٔ نخستین پیروان لوتر بودند که از این فرصت برای ترویج جنگهای مذهبی سود جستند. به عبارت دیگر «ائتلاف بین پروتستان و سرمایهداری چاپ ۲، به سرعت منجر به ترغیب مردمی به خواندن و مطالعه شد که به گونهای معمول، دانش اندکی نسبت به لاتین داشتند و یا در مورد آن هیچ نمی دانستند» (اندرسون، ۲۰۰۸: ۵۰). این امر منجر به بسیج مردمی برای اهداف سیاسی و مذهبی و نیز «نخستین سلسلهٔ غیرپادشاهی در اروپا، اهداف سیاسی و مذهبی و نیز «نخستین سلسلهٔ غیرپادشاهی در اروپا،

۱. مارتین لوتر (۱۴۸۳-۱۵۴۷)، به آلمانی (Luther Martin)، کشیش متجدد و مترجم انجیل به زبان آلمانی و یک تجدیدنظرطلب مذهبی بود. او یکی از تأثیر گذارترین شخصیتها در تاریخ آیین ترسایی و از پیشوایان نهضت اصلاحات پروتستانی به شمار می رود.

### 2. Print-Capitalism

۳. پیوریتنها (به انگلیسی: Puritans) نام گروهی از دینداران انگلیسی در سدههای شانزدهم و هفدههم بود. این اندیشه در پی اصلاحات دینی الیزابت یکم رخ داد و دو بعد سیاسی و دینی را در بر می گرفت. در بُعد سیاسی این جنبش به جایی نینجامید. آنها که کلیسای انگلستان را پرتافتاده از کلیسای کاتولیک روم می دیدند، به ستیز با باورهای کلیسایی انگلیس پرداختند. پیوریتنها به انجیل استناد داشتند و از باورهای آنها می توان به پاسداری از جایگاه اجتماعی مردان و زنان و سهمشان از گناه اصلی در باورهای مسیحی نام بر د. بر پایهٔ اندیشههای ایشان دخترها از گناهی که حوا مرتکب شده

شد» (اندرسون، ۲۰۰۸: ٤٠). اینها نخستین گامهای ملموس در راه آگاهی ملی بودند.

سـوم اینکه جهانی بو دن لاتین اروپای قرون وسطی قادر به استفاده در یک ساختار سیاسی جهانی نبود. پس از فرویاشی امپراتوری غربی، هیچ حاکمیت و یادشاهی ای نمی توانست لاتین را به عنوان زبان ملی کشورش انتخاب كند. به دليل اين تكهتكه شدن سياسي، زبان لاتين عنصر الزام آور خود را از دست داد و اقتدار مذهبی لاتین «انگیزهٔ سیاسی حقیقی اش» را فرو گذاشت. به گمان اندرسون یک تغییر شرایط اتفاق افتاد و انتقالی از جوامع مقدس و خیالی به کشورهای اجرایی و دارای زبان بومی صورت گرفت. در درون این کشورهای اجرایی دارای زبان بومی، زبان چاپ به یک نیازمندی تبدیل شد که خود راه را برای آگاهی ملی از سه راه مشخص هموار ساخت: «نخستین و مهمترین اینکه این کشورها زمینههای واحدی از داد و ستد و تماس ایجاد کردند» (اندرسون، ۲۰۰۸: ٤٤). این امر، ایجاد تماس میان افراد گوناگون اروپایی را که قبلاً تماس شان دشوار یا غیر ممکن بود، میسر ساخت. دو دیگر «سرمایهداری و صنعت چاپ باعث ثبات نوی در زبان شــد که به واسـطهٔ آن تصویر دوران باستان تبدیل به هدف اصلی ایدهٔ ملت شد» (اندرسون، ۲۰۰۹: ٤٤). سومین و مهم ترین مطلب اینکه «سرمایه داری و صنعت چاپ، زبان قدرت را ایجاد کرد» که از راه آن برخی زبانها بر برخی لهجههای نزدیک به خود تسلط یافتند.

به گونهٔ کوتاه، همگرایی سرمایه داری و گسترش صنعت چاپ و اقتدار

بود، ارث میبردهاند. پیوریتنها بر این باور بودند که حال که خدا گروهی را فرادست گروه دیگری گذاشته است، این فرودستی باید در جامعه رعایت شود و فرودستان، فرمان بردارِ فرادستان باشند. با کوچ گستردهٔ پیروان این مکتب، پای این کیش به امریکا هم باز شد. این فرقه یکی از فرقههای پروتستانیسم است.

سیاسی لاتین، تصویر نوی از جامعه ها را میسر ساخت که صحنه را برای ملتی مدرن اماده کرد.

### ٣. ٢. ٢. تعريف ملت

یدیدههای ملت و ناسیو نالیسم متقابلاً به هم وابستهاند. به عبارت دیگر تعریف آنها به طور مستقل امکان ندارد. ساده ترین دلیل آن این است که این دو مفهوم علت یکدیگر هستند. دانشمندان به توافق رسیدهاند که ملت باید با توجه به اصولی تعریف شود که خود منجر به تعریف ملتگرایی می شود. طبق سخنان گلنُر ' «ملت گرایی نخست از همه یک اصل سیاسی است» (گلنر، ۲۰۰٦: ۱). با این دیدگاه ملت گرایی را می توان به بهترین شکل از نظر احساسات و یا جنبش ها تعریف کرد. منظور گلنُر از احساسات، «احساس خشم در صورت نقض اصول و یا احساس رضایت در صورت انجام اصول است» و مورد دوم به معنای جنبش انگیخته شده به دنبال این احساسات است (گلنر، ۲۰۰٦: ۱). راههای مخالفی برای نقض این اصول وجود دارد، اما به طور خلاصه مي توان گفت كه وقتي مرزهاي سياسي قادر به شمول تمامی اعضای خود نباشند و یا موفق به حذف افراد بیرونی نشوند و یا هر دو مورد، این امر نقض اصول ملی گرایی دانسته خواهد شد. یکی دیگر از اشکال نقض اساسی و عمده که احساسات ملی گرایی نسبت به أن بسيار حساس است، زماني است كه «حاكم واحد سياسي، متعلق به ملتی غیر از اکثریت افراد تحت فرمان باشد» (گلنر، ۲۰۰٦: ۱). دانشمندانی چون انتونی سمیت (۲۰۰۱) ناسیو نالیسم یا ملت گرایی را یک جنبش ایدیو لو ژیک برای دستیافتن و حفظ استقلال، وحدت و هویت

<sup>1.</sup> Gellner

<sup>2.</sup> Anthony Smith

مردمانی تعریف می کنند که به تشکیل یک ملت عملی و شدنی باور دارند. واکر کانُر (۱۹۹۶) ناسیونالیسم را بیش از هر چیز عشق به ملت، قوم و وفاداری به دولت ارضی تعریف می کند. و گلنر (۲۰۰۳) ناسیونالیسم را پیامد اجتنابناپذیر گذار به مدرنیته می داند.

در پیوند با ناسیونالیسم و قومیت، مکتبهای گوناگونی و جود دارند. ایس مکتبها عبارتاند از: مکتب کهن گرایی، مکتب ابدی گرایی و مکتب نو گرایسی. کهن گرایان در کل به دو اصل باورمندند؛ یکی این که ملت و ناسیونالیسم پدیدههایی نو نیستند و دیگر این که اینها پدیدههایی طبیعی و جهان شمول اند. در این مکتب کهن بودن بیشتر به معنای اساسی بودن است. روسو یکی از پیشگامان این مکتب به این باور است که برای ریشه یابی ملتها، باید به طبیعت بر گردیم؛ چون ملتها ازلی اند و ریشه در نخستین پیوندهای انسانی با وقت و فرایندهای پسین و دگرگونی های دیرین دارند. ابدی گرایان به این باورند که پدیدههای ملت و ناسیونالیسم در هر دوره ای از تاریخ و جود داشته اند. برای ایشان ملت و ناسیونالیسم بیشتر زادهٔ تکامل اجتماعی و پیشرفتِ تدریجی جامعه انسانی است. مهم ترین فرضیهٔ این اجتماعی و پیشرفتِ تدریجی جامعه انسانی است. مهم ترین فرضیهٔ این مکتب این است که دولت ها زادهٔ ملت هاین باورند که پدیدههای ملت و اسیونالیسم متعلق به سدههای پسین می شوند و پیامد انقلاب صنعتی و سرمایه داری اند.

افزوده بر این، دانشمندان، ناسیونالیسم را دو بخش کردهاند؛ ناسیونالیسم قومی و ناسیونالیسم مدنی. این دویی در ماهیت و تعریف ناسیونالیسم زادهٔ سیر و جریان ناسیونالیسم آلمانی است که در کتاب مهم هَنس کوهن ۲

<sup>1.</sup> Walker Corner

<sup>2.</sup> Hasn Kohn

(۱۹۲۷) زیر عنوان «ناسیونالیسمهای غربی و شرقی» به بحث گرفته مى شود. به گفتهٔ كوهن، ناسيوناليسم غربى به اين ايده استوار بود كه ملت یک انجمن عقلانی از شهروندانی است که توسط قانونها و سرزمین مشترک با هم پیوند می خورند؛ در حالی که ناسیونالیسم شرقی (شرق رود رَین) باورمند به فرهنگ و ریشههای قومی و مایل به تعریف ارگانیکی ملت بو د. به گونهای دیگر ناسیونالیسم قومی دولت و ملت را متشکل از یک گروه، قوم و فرهنگ دانسته، ملت را یک فرایند طبیعی می خواند، در حالی که ناسیونالیسم مدنی صرف نظر از نــژاد، رنگ، عقیده، جنس، زبان و قومیت، ملت را در فرایند شهر وندشدن باشندگان یک سر زمین تعريف مي كند. ناسيوناليسم مدني يك راه قانوني براي مطالعه تشكيل دولت است در حالی که ناسیونالیسم قومی را می توان راهی خنثی برای نظارهٔ تشكيل دولت دانست. به عنوان مثال فرانسه پس از انقلاب ديدگاه نهادی دولت ـ ملت را پیش روی گرفت. بدین ترتیب فرانسویبودن به معنای مطابقت با قوانین فرانسه است و قومیت معیار فرانسوی بودن نبود. ولى ديدگاه آلماني بيشتر در شرق ارويا تأثير گذاشت و يكي از عوامل جدایی صربها و کرواتها بود. آنها از فرهنگ و ملیتی متفاوت بودند و در نتیجه می خواستند دولت خود را داشته باشند.

حال که ملتگرایی را تعریف کردیم، در ادامه به پاسخ این پرسش خواهیم پرداخت که «ملت چیست؟» طبق سخنان گلنر (۲۰۰٦) نگرش ملیت در درجهٔ اول دارای دو گزینهٔ امیدوارکننده برای ایجاد ملت است یعنی «اراده» و «فرهنگ». به استدلال وی اراده به معنای «پایبندی داوطلبانه و تعیین هویت، وفاداری و همبستگی از یک سو و ترس، زور و اجبار از سوی دیگر است» (گلنر، ۲۰۰۱: ۵۲). در مفهوم فرهنگ «دو مرد تنها و تنها زمانی از یک ملت هستند که دارای فرهنگ یکسان باشند و منظور

از فرهنگ، ساختاری از ایدهها، ارزشها، انجمنها و روشهای رفتاری و برقراری ارتباط است» (گلنر، ۲۰۰٦: ۵۲).

به طور خلاصه ملت به معنای گروهی از مردم با زمینههای فرهنگی متفاوت و یا یکسان است که تصمیم گرفتهاند یکدیگر را به عنوان اعضای تمام عیار اجتماع خود بپذیرند. آنها به توافق در مورد ساختار مشترکی از ایدهها، ارزشها و روشهای رفتاری و برقراری ارتباط تصمیم گرفتهاند و ساکنان یک قلمرو مشخص با مرزهای تعیین شده هستند.

ملت را همچنان بر اساس انگیزههای عینی چون زبان، کیش، رسم، سرزمین و هم بر اساس انگیزههای ذهنی مانند رویکردها، دریافتها و احساس تعریف کردهاند. به عبارت دیگر ملت را می توان اجتماع ثابتی از مردم بر مبنای زبان، قلمرو، زندگی اقتصادی مشترک و خُلق و خوی روانسی موجود در فرهنگ مشترک تعریف کرد. با آنکه ساختار گرایانی چون اندرسن، ملت را یک اجتماع سیاسی و تصوری تعریف می کنند، میلر ( ۱۹۹۳) ملت را اجتماعی تعریف می کند که به واسطهٔ باورهای مشترک و تعهد متقابل ساخته شده است؛ تداوم تاریخی دارد و به واسطهٔ سرزمین مشخص و فرهنگ فراگیر، خود را از جوامع دیگر تفکیک می کند. سمیت ( ۲۰۰۱) ملت را یک اجتماع انسانی می داند که دارندهٔ اسطورههای مشترک، تاریخ مشترک، فرهنگ مشترک، اقتصاد واحد، حق و تعهدهای مشترک برای همهٔ اعضایش باشد. پیوند ناگسستنی ملت و دولت ما را به تعریفی از دولت و هویت ملی وامی دارد. سمیت ( ۲۰۰۱) دولتی را ملی می خواند که به واسطهٔ اصول ناسیونالیسم مشروع شده باشد و شهروندان می دارای میزانسی از و حدت و یکپارچگی ملی، اما نه همگونی فرهنگی

### ٤٨ / دولت بي ملّت

باشند. او هویت ملی را باززایی و بازخوانی دایمی ارزشها، نمادها، اسطورهها و سنتهایی تعریف می کند که میراث ملتی را تشکیل و هویت فردی شهروند آن ملت را تشخیص می دهند.

### ٣. ٢. ٣. گذار به دورهٔ ناسیونالیسم

ناسیونالیسم تنها مربوط به زمان حال نیست. فکر و گرایش به متمایزبودن و متفاوت بودن همواره وجود داشته است. اما در تاریخچهٔ ملیت و ناسیونالیسم، مانند تمامی نگرشها، باید یک نقطهٔ اوج ملیت گرایی در مفهوم مدرن وجود داشته باشد. این بخش، تلاشی برای بازیابی آن نقطهٔ عطف و شرایطی است که در آن ناسیونالیسم رونق گرفت.

گلنر به این باور است که «عصر انتقال به صنعتگرایی ناگزیر عصر ملتگرایی هم بود» (گلنر، ۲۰۰۳: ۳۹). با توجه به پیچیدگی های رویدادهای تاریخی و سیاسی، ما نمی توانیم به دورهٔ خاصی در تاریخ بشر به عنوان آغاز انکشاف ویژهای اشاره کنیم؛ اما خوشبختانه می توانیم با مطالعه و ارزیابی یک فرایند تاریخی، حکم قضایی پذیرفتنی صادر کنیم. پژوهشگران به این باورند که انتقال از جامعهٔ ملکی به صنعتی پرجنبترین نیروی ناسیونالیسم در مفهوم مدرن است. جوامع کشاورزی بر خلاف جوامع صنعتی به جوامع کوچک یا فرعی تقسیم می شدند و در بسیاری موارد نیمهوابسته به یکدیگر بودند. هر جامعهای دارای ساختار و تقسیم بندی کاری مختص خود است، اما از همه مهمتر این است که جوامع کشاورزی قادر به تشکیل مجدد خود و فر هنگ خود هستند.

از سـوی دیگر عصـر صنعتگرایی به صفات رشـد دایمی، تحولات سریع و تقسیمبندی مشخص کار، تلاش برای تشکیل فرهنگهای همگن و گرایش به جهانی شـدن هنجارها و ارزشها مشهور است. صنعتگرایی

به معنای «انفجار جمعیتی، شهرسازی سریع، مهاجرت نیروی کار و نفوذ اقتصاد و سیاست جوامع کم و بیش درون گرای گذشته، اقتصادی جهانی و توافق بر سر نحوهٔ حکومت است» (گلنر، ۲۰۰۳: ۱۱). این انشکاف دوجانبه نیازمند دو چیز است: اول، حلشدن جوامع کوچکتر در جوامع بزرگتر، وسیعتر، پیشرفته تر و مرکزی تر؛ و دوم، نیاز به یک سازمان نظام مند و قوی که قادر به هدایت جریان مداوم نیروی کار مهاجر و نیز قادر به ساخت فرهنگ همگن و زبان مشترک و ابزار ارتباطی باشد. اما چنین فرهنگ جهانی و همگن را چگونه می توان تشکیل داد؟

گلنسر برای مقایسه، فرهنگ را به دو نوع «جنگلی» و «باغی» تقسیم می کند. وی در این مقایسهٔ گیاه شناسی اظهار می دارد «فرهنگ را می توان مانند یک گیاه به دو نوع جنگلی و زراعتی تقسیم کرد» (گلنر، ۲۰۰۳: ۸۵). منظور از فرهنگ جنگلی، فرهنگی است که خود را به عنوان بخشی از زندگی، تولید و باززایی می کند. مورد دوم فرهنگی است که نسبت به انواع جنگلی، گسترش یافته تر، غنی تر و پیچیده تر است و دارای سواد، افراد متخصص و نهادهای آموزشی است. وی علاوه بر این اظهار می دارد که «در طول عصر کشاورزی تاریخ بشر، فرهنگ عالی یا سنتهای عالی، برجسته، مهم و ... حکمفر ما شدند» (گلنر، ۲۰۰۳: ۶۹). بنابراین و قتی انتقال برای جهانی کردن ارزشهای خود مبارزه کردند، به گفتهٔ گلنر «همان گونه که هر زنی باید همسری اختیار کند، و ترجیحاً همسری مختص خودش، هر فرهنگ غنیای نیازمند یک دولت شد و ترجیحاً دولتی مختص خودش» فرهنگ غنیای نیازمند یک دولت شد و ترجیحاً دولتی مختص خودش» (گلنر، ۲۰۰۳: ۶۹).

در مجموع صنعتی سازی، تشکیل فرهنگ همگن و ارزشهای جهانی را یک امر بایسته ساخت. در طول فرایند گسترش کمونیسم، قدرتهای

اروپا برای فتح جهان گرایش نشان دادند و البته که آزمندی انسان راه را برای دورهٔ نوی از تاریخ بشر هموار کرد که همان ناسیونالیسم بود.

یکی دیگر از عناصر مهم صنعت گرایی، شهرسازی بود که خود باعث تشکیل زبان مشترک و ابزار ارتباطی و در نهایت ناسیونالیسم شد.

## ۳. ۲. ۳. نوگرایی و ساختارگرایی اجتماعی

نگرش نوگرایی ناسیونالیسم که در بالا راجع به آن بحث کردیم، مستقیماً مربوط به پرسش در مورد چرایی و چگونگی پیدایش ناسیونالیسم است. طبق این نگرش، ناسیونالیسم نتیجهٔ سازمان اجتماعی صنعتی است. همچنین فرایندهای استعمار، امپریالیسم و مبارزه با استعمار، بر ناسیونالیسم تأثیر گذاشته اند. این نگرش نشان می دهد که دولت مدرن تنها از راه جمعیت قابل تغییری با فرهنگ استاندارد، باسواد و متحرک، و یا به عبارت دیگر یک فرهنگ و جمعیت همگن پیدایش می یابد. از این منظر، ناسیونالیسم و ملت پیامد شکل نوی از سازمان اجتماعی بر مبنای آموزش درونی و فرهنگ غنی اند. در این نگرش ناسیونالیسم مسئلهای نیست که ماهیتی طبیعی داشته باشد، بلکه به دنبال مجموعه ای از شرایط اجتماعی ایجاد می شود که در آن همگن بودن و سواد از جملهٔ صفات اصلی هستند.

از طرفی ساختارگراهای اجتماعی مانند کوفمَن (۲۰۰٦) و اندرسون (۲۰۰۹) به این باورند که ملتها بدون نیاز به فرایند نوسازی هم قابل ایجاد هستند. نگرش ساختارگرایی ناسیونالیسم، انتخاب عقلانی و دیدگاههای کهن در مورد چگونگی ایجاد روابط میان افراد یک گروه را رد می کند. پیروان این مکتب به این باورند که هویتهای ملی بر مبنای اسطورهها و

<sup>1.</sup> The Modernization Theory of Nationalism

<sup>2.</sup> Kaufman

نمادها ساخته شده و به دلیل نیازمندی فردی برای دستیابی و حفظ قدرت پشتیبانی می شوند.

در نگرش ساختار گرایانه، نخبگان نقش مهمی دارند. طبق این نگرش ملتها مطابق با منافع رهبران و یا گروههای نخبگان ساختار سیاسی درون خود، ایجاد می شوند. ساختار گراها فرایندی را بررسی می کنند که در آن نخبگان گروههای گوناگون جنبههای فرهنگ گروهی را بر می گزینند، ارزش و معنای نوی به آن می بخشند و از آنها به عنوان نمادی برای بسیج گروهها استفاده می کنند تا از منافع خود دفاع کرده و با سایر گروهها مبارزه کنند. در این مفهوم، از ناسیونالیسم به عنوان ابزاری برای رسیدن به اهداف سیاسی و مشروعیت بخشیدن به اقدامات خاص استفاده می شود. شباهت نگرش نوگراها و ساختار گراها این است که نگرش نوگرایی اظهار می کند که دستیابی به ناسیونالیسم صنعتی بایسته است و به همین دلیل اگر رهبران به دنبال صنعتی سازی هستند، به ناسیونالیسم نیز احتیاج دارند. ساختار گراها چگونگی استفادهٔ نخبگان از ناسیونالیسم برای دستیابی به اهداف خود را نشان می دهند.

به طور کلی ملتسازی به فرایند ساخت یا ساختاربندی یک هویت ملی، اشاره دارد، چه از راه ظرفیت اجباری دولت و چه از راه ارادهٔ آزادانه برای عضویت در بخشی از یک هویت داده شده و یا هویتی سیاسی. فرایند هماهنگی اجتماعی و رشد اقتصادی، با هدف وحدت مردم و هماهنگی ارزشها و ابزار ارتباطی در درون یک دولت است.

ملتسازی دستِکم دارای دو روش است. روش اول رویکرد نوگرایی است که اظهار میدارد ایجاد ملت از راه نوگرایی انجام میشود و با استفاده از انقلاب صنعتی و در نتیجه شهرسازی و تقسیم کار، چگونگی تشکیل ارزشها و ایجاد هویتها را نمایان میسازند. دومین رویکرد

### ۵۲ / دولت بیملّت

ملتسازی، مربوط به ساختار گرایی اجتماعی است. بحث در اینجا این است که ارزشها و هویتها از لحاظ اجتماعی ساخته می شوند. به عبارت دیگر این ارادهٔ مردم است که بخواهند خود را عضو یک ملت و یک هویت سیاسی بدانند. از نظر ساختار گرایان اجتماعی، این جوامع خیالی هستند و ملت چیزی بیرون از مردم و یک قلمرو سیاسی نیست. در نتیجه ملت به صورت اجتماعی ساخته شده است. البته رویکردهای دیگری چون نماد گرایی و قومیت گرایی و جود دارند که ملت را به عنوان مفهومی طبیعی و یا نتیجهٔ اسطورههای قومی و خاطرات و نمادهای تاریخی می دانند.

# ۴. ملت سازی در افغانستان

چرا روند ملتسازی در افغانستان ناکام شد؟ چنانچه در ادامهٔ بحث خواهید خواند، دولت مردان افغانستان در آغازِ روندِ ملتسازی سعی نکردند ملت را بر اساس ارزشهای فرهنگی و ابزارهای ارتباطی بسازند. در عوض تلاش کردند هویتی مصنوعی را برای اکثریت ساکنان افغانستان ساخته و تحمیل کنند. به نظر می رسد که این دولت مردان در آن زمان به اهمیت ارزش های فرهنگی هماهنگ، ابزارهای ارتباطی و تقسیم کار را - که در نگرش نوگرایی ناسیونالیسم عنوان شد - توجه نکردند. اما در توضیح ناسیونالیسم در افغانستان در رابطه با پرسش فوق صحبت خواهیم کرد.

# ۴. ۱. پیدایش نوگرایی و ناسیونالیسم در افغانستان

به گفتهٔ فرهنگ (۱۹۹۱)، امیر عبدالرحمان (۱۹۹۱-۱۸۸۰) بسیاری از مخالفان سیاسی خود را تبعید کرد. از جملهٔ این افراد سردار غلام محمد خان طرزی (پدر محمود طرزی) بود که متهم به توطئه علیه دولت شده

بود. گریگاریَن (۱۹۲۹) اظهار می دارد خانوادهٔ طرزی پس از اقامتی کوتاه در کراچی به دمشق رفتند و سلطان عبدالحمید دوم، امپراتور عثمانی، به آنها اجازهٔ اقامت داد. بیست سال تبعید برای محمود طرزی جوان اهمیت بسیاری داشت. او در مدارس دمشق و قسطنطنیه با فرهنگ و نهادهای اروپایی آشنا شد و نیز در جریان جنبش ملی احیاگری و دیدگاههای پان اسلامی الافغانی قرار گرفت. به علاوه با خدمت در دبیرخانهٔ استانی دولت عثمانی تجربهٔ اجرایی و اداری بیرونی را آموخت.

وقتی حبیبالله خان به تاج و تخت رسید مخالفان سیاسی پدرش را عفو کرد و به آنها اجازهٔ بازگشت به کشور داد. با مرگ امیر عبدالرحمان و سردار غلام محمد طرزی، خانوادهٔ طرزی تصمیم گرفتند به افغانستان بازگردند.

بازگشت محمود طرزی به افغانستان با دو مسئله همراه بود، پیدایش نوگرایی و جنبش ناسیونالیسم. وی بلافاصله پس از بازگشت سعی کرد برنامهٔ اصلاحات را آغاز کند و از امیر افغانستان درخواست کرد به جدیت به مشکلات موجود در آموزش و پرورش، ارتباطات و ساختار صنعتی توجه کند. او هچنان بر تأثیر سیاست انزواجوی امیر اشاره کرد که افغانستان را به انزوایی فرهنگی و فکری میکشاند.

امیر نو در ابتدا طرزی را به عنوان رئیس دفتر ترجمه منصوب کرد. وظیفهٔ اصلی طرزی اطلاع رسانی در مورد تازه ترین تغییرات و حوادث در دنیای اسلام و اروپا به امیر بود. در نتیجه به دنبال تلاشهای خستگی ناپذیر طرزی و عنایت الله خان (فرزند ارشد حبیب الله خان و رئیس آموزش و پرورش) طرزی موفق به ارائهٔ نخستین روزنامه در افغانستان با نام

«سراج الاخبار» شد. سراج الاخبار از اكتبر ۱۹۱۱ تا جنوري سال ۱۹۱۹ ترسایی هر دو هفته یک بار به زبان فارسی منتشر می شد و انجمنی بود برای گروههای کوچک روشنفکران جوان افغانستان. از نظر طرزی روزنامه یکی از ابزارهای بایسته برای تمدن مدرن بود و به جز برخی از قبیلههای وحشی، تمام اجتماعهای سازمانیافته از روزنامه بهرهمند بودند. «طرزی به منظور آگاهی رسانی اخبار درونی و بیرونی را منتشر می کرد. سراجالاخبار شامل ترجمهٔ داستانهایی بود که در روزنامههای انگلیسی، اردو، ترکی و عربی چاپ شده و یا تولید مجدد مقالات از روزنامه ها و مجلات فارسی بود» (گریگارین، ۱۹۶۹: ۱۹۳۹-۱۳۵). سراج الاخبار همچنین رسانهای برای تبلیغ ناسیونالیسم افغانی بود. با توجه به این واقعیت که بیشتر مردم افغانستان از لحاظ تبارى، غير افغان (غيريشتون) بودند، طرزي و همكارانش دو چالش در پيش داشتند. از يك سو «مي بايست براي تعريف مجدد اصطلاح افغان بر مبناي جغرافيايي و مذهبي تلاش مي كردند و ترس تمامی تبارهای غیرافغان را از بین می بر دند، چرا که تبارهای دیگر که اكثريت مطلق افغانستان را تشكيل مي دهند، معتقد بودند نوگرايي منجر به قدر تمندشدن افغانها مي شود» و از سوى ديگر «مي بايست حبيب الله خان را برای تغییر و تحول اجتماعی \_اقتصادی افغانستان بدون دخالت بيروني ها و يا به خطر انداختن سلطنت و خاندان حاكم متقاعد مي كردند» (گریگارین، ۱۹۲۹: ۱۲۵).

علاوه بر تمام اینها، طرزی همواره بر اهمیت ارتباط با دنیای بیرون و سایر فرهنگها تأکید داشت. تماس با دنیای بیرون از نظر او نخستین گام بلند و بایسته برای اصلاحات و تحولات اجتماعی بود. وی به این منظور از روزنامهٔ سراج الاخبار به عنوان پلی برای پرکردن خلأ میان افغانستان و سایر نقاط جهان استفاده کرد. هدف وی از این کار در مرحلهٔ اول، آگاهی

روشنفکران جوان افغانستان از دستاوردهای تکنولوژیکی و علمی جهان غرب و در مرحلهٔ دوم، گسترش ادراک آنها نسبت به نهادهای غربی بود. طرزی برای مبارزه با بی سوادی، برای تأکید بر اهمیت آموزش و ایجاد انگیزه در جوانان برای کسب علم، از این روزنامه استفاده کرد. وی در آن به چاپ داستانها، حکایتهای اخلاقی و آموزشی، معماها و پازلها پرداخت که هدف از تمامی آنها تأثیر گذاشتن بر جوانان افغانستان و آگاه سازی ایشان نسبت به اهمیت آموزش و پرورش بود.

وی برای ایجاد علاقهٔ عمومی نسبت به علم و دانش، آثار بسیاری از زبان انگلیسی، ترکی، و عربی ترجمه کرد که از جملهٔ آنها می توان به «دور دنیا در هشتاد روز، بیست هزار فرسنگ زیر دریا، جزیرهٔ ناشناخته و قوانین بینالملل، ... و اثر پنج جلدی تاریخ جنگ روسیه و ژاپن اشاره کرد» (گریگارین، ۱۹۲۹: ۱۷۱).

معضلی که مدرنیستهایی چون طرزی در افغانستان با آن مواجه بودند، چگونه مدرنیزه کردن کشور و حفظ استقلال و سلطنت آن بود. و از اینکه نتوانستند راه حلی فوری برای این معضل بیابند، «و به دنبال راه حلی درازمدت شدند و گمان بردند که در ناسیونالیسم، نیرویی را خواهند یافت که از یک سو قادر به حفظ حاکمیت افغانستان باشد و از سوی دیگر مجال مدرنیزه شدن افغانستان را بدهد» (گریگارین، ۱۹۲۹: ۱۷۲).

ولی دقیقاً پیدایش ناسیونالیسم بود که منجر به سقوط آن در افغانستان شد. متأسفانه طرزی که در آن زمان یکی از تحصیل یافته ترین و باتجربه ترین افراد در افغانستان بود، نتوانست منافع شخصی و قبیلهای خود را کنار بگذارد و در مسیر منافع کشور و ملتی که باید ساخته می شد، تلاش کند. بعدها توضیح خواهیم داد که چگونه این رفتار قبیلهای دولت مردان افغانستان، عقب ماندگی فرهنگی قبیلههای افغان، موقعیت منزوی این

كشور همراه با تنوع قومي، منجر به شكست ناسيوناليسم شد.

سخاورز (۲۰۰٦) معتقد است که طرزی و همکارانش باید به منظور مشروعیت بخشیدن به ایدهٔ ناسیونالیسم در افغانستان، دو کار را انجام می دادند. نخست اینکه باید مردم را متقاعد می کردند که ایدهٔ ناسیونالیسم مغایر با تیوری اخوان المسلمین انیست و دوم اینکه باید آنها را قانع می کردند که مدرنیسم و نوسازی با اسلام سازگار و مطابق است. وی برای هدف اول تفاوتی میان «جامعهٔ اسلامی» و «نهادهای کوچک اسلامی» و «نهادهای کوچک اسلامی» قایل شد. سپس چنین استدلال کرد که درست است که مسلمانان برادرند، اما هر نهادی در درون این جامعهٔ بزرگ این حق را دارد که به محل زندگی اش عشق بورزد و از آن دفاع کند. «برای حمایت از اینکه مفهوم زندگی اش عشق بورزد و از آن دفاع کند. «برای حمایت از اینکه مفهوم حضرت محمد (ص) گفت: حب الوطن من الایمان الیمان (گریگارین، ۱۹۲۹: حضرت محمد می ناظهار داشت که مردم افغانستان اسلام را با لطف و ارادهٔ خداوند پذیرفتهاند و با توجه به اینکه افغانستان کشوری است خداداد، عشق به سرزمین یدری از سوی خداوند مقدر شده است.

معضل بعدیِ فراروی طرزی، چگونگی پیوند ناسیونالیسم با نوسازی بسرای غلبه بر مقاومت اسلامی بود. برای این هدف وی «میهن پرستی را صراحتاً مجاز و از نظر اسلام تعهدی برای دفاع از سرزمین پدری دانست. از آنجا که پیشرفت و نوسازی برای این کار بایستهاند، بنابراین قابل سازش با اسلام هستند» (گریگارین، ۱۹۲۹: ۱۷۵). او همچنان باورمند بود که سلطنت افغانستان تنها از راه نوسازی قادر به دفاع از خود و اسلام، در برابر

۱. گرچه در آن زمان هنوز به گونهٔ رسمی به این نام یاد نمی شدند. منظورمان اینجا از اندیشههای اخوان مسلمی در آن زمان است.

۲. میهن پرستی ناشی از ایمان است.

اشتهای سیرینایذیر امیریالیسم ارویاست. «به باور او میهن پرستی واقعی فراتر از تمایل به مبارزه در دفاع از سرزمین پدری است، و ضرورتاً شامل میل به اصلاح و نوسازی سرزمین پدری نیز می شود» (گریگارین، ۱۹۶۹: ۱۷۵). طرزی و همکارانش گروهی از دانشمندان را به منظور گسترش خردگرایی تاریخی گرد آوردند. وظیفهٔ آنها انجام مطالعات تطبیقی و کشف خاستگاههای موفقیت و نقاط ضعف تمدنهای گوناگون بود تا به این روش، امنیت آیندهٔ کشور خود را تأمین کنند. علاوه بر این طرزی اظهار داشت که «این مطالعات بایستی همگام با تلاش برای بالا بردن موقعیت یشتو باشد، که از نظر وی و همکارانش برخلاف زبان فارسی، زبان افغانی و رسمی افغانستان بود. آنها زبان يشتو يا افغاني را مظهر نبوغ ملي، مادر همهٔ زبانها و يك زبان ملي واقعي مي دانستند. به همين دليل زبان پشتو بايد مورد مطالعـه قرار گرفته و به تمامی گروههای قومی در افغانسـتان آموزش داده می شد» (گریگارین، ۱۷۵:۱۹۹۹–۱۷۳). به عبارت دیگر جنبنده ترین نیروی ناسیو نالیسیم در افغانستان، پشتو نیزه کردن این کشور بود. چند سال بعد در سال ۱۹۳۳ هنگامی که ظاهرخان نوزدهساله (۱۹۳۳–۱۹۷۳) در افغانستان بر تخت نشست، در درون دستگاه وی مردی بود که مسیر ناسیو نالیسم در افغانستان را به شدت تغییر داد. این مرد هاشمخان، عموی شاه جوان بود که در مقام نخسـتوزیری شاه بوده و «کنترل کاملی بر سیاستهای درونی و بیرونی کشور داشت» (گریگارین، ۱۹۶۹: ۳٤۲).

از جمله کارهای بی شـماری که هاشم خان به منظور ترویج آگاهی ملی انجام داد، می توان به تغییر ساختار آموزش و پرورش اشاره کرد. او و شاه ظاهر خان مدتها بر این باور بودند که فقط ایجاد یک سـاختار آموزشی مناسب می تواند پایهای مستحکم برای ناسیونالیسم در افغانستان ایجاد کند. اما هدف آنها فقط تغییر سـاختار آموزش و پرورش و مدرنیزه کردن نبود.

«آموزش و پرورش ابزار خوبی برای دستیابی به وحدت ملی، گسترش آگاهی ملی، و ترویج و نهادینه کردن زبان پشتو به عنوان زبان ملی تلقی میشد» (گریگارین، ۱۹۶۹: ۳۵۱).

هاشمخان می خواست که در طی یک سال در مقامهای دولتی، پشتو جای فارسی را بگیرد. به گفتهٔ محمدکاظم کاظمی، نخستین نشانهٔ عملی این اقدام در فرمانی از طرف ظاهرشاه احساس می شود که در ۱۲ فروردین ماه ۱۳۱۵ خورشیدی در روزنامهٔ اصلاح به چاپ رسیده است: «در مملکت عزیز ما از طرفی زبان فارسی مورد احتیاج بوده و از جانب دیگر به علت این که قسمت بررگ ملت ما به لسان افغانی متکلّم و مأمورین علی الاکثر به سبب نداشتن زبان پشتو دچار مشکل می شوند، مأمورین علی الاکثر به سبب نداشتن زبان پشتو دچار مشکل می شوند، فرموده ایم همچنان که زبان فارسی در درون افغانستان زبان تدریس و فرموده ایم همچنان که زبان فارسی در درون افغانستان زبان تدریس و کتابت است، در ترویج و احیای لسان افغانی هم سعی به عمل آمده و و نایب الحکومتی ها... امر بدهید که مأمورین لشکری و کشوری مربوط خود را مکلّف نمایند که در مدت سه سال لسان افغانی را آموخته و در محاوره و کتابت مورد استفاده قرار بدهند...» (کاظمی، ۱۳۷۹: ۲۳–۳۷ و به نقل از فرهنگ، ۱۳۸۵: ۲۹–۲۳ و

برنامهٔ هاشمخان برای مساوی سازی پشتو با فارسی بحث برانگیز شد و تا رسانه های بیرونی سرایت کرد. گریگارین به نقل از حبل المتین روزنامهٔ هندی چنین می آورد: «حبل المتین دولت افغانستان را هشدار داد که تحمیل یک زبان ساختگی ملی می تواند به زبان وحدت ملی بینجامد و پیامدهای فاجعه باری داشته باشد. در حالی که فارسی زبان اکثریت ساکنان افغانستان است، پشتو توسط یک اقلیت صحبت می شود. پس به جای آنکه اکثریت

مردم را به فراگیری پشتو مجبور کنید، قبایل افغانستان را فارسی بیاموزید تا از گنجینههای فرهنگ ایرانی محروم نشوند» (گریگارین، ۱۹۲۹: ۳۵۱–۳۵۱).

مگر دولت افغانستان هیچ توجهی به پیشنهادهای درونی و بیرونی نمی کند. هیمَدن (۲۰۰۱) به نقل از لوی دوپری، انسانشناس امریکایی که آن وقت در کابل می زیسته است، چنین می گوید: «این برنامهٔ دولت مشکلهای فراوانی را بار آورد. آموزگاران و مقامهای دولتی مجور شدند برای فراگیری زبان نوی ملی شبها به صنف بروند. همچنان مقامهای بلندر تبه و غیر پشتون دولت مجبور شدند که برای برگردانی متن فارسی شان به پشتو، ترجمان بگیرند. این متنها برای انتقال به دفتر دیگری به پشتو برگردان می شدند و گیرنده هم ترجمان داشت و آن متن را دوباره به فارسی برگردان می کرد» (هیمَن، ۲۰۰۱: ۲۰۰۱). روی همین برنامهها بود که هویت، زبان و حتی واحد پولی افغانستان، افغانی شد.

این سیاست منجر به بروز بسیاری مشکلها و کاستیها در کشور شد. معلمها مجبور به آموزش زبان پشتو و «مقامهای دولتی مجبور به حضور در کلاسهای شبانه برای یادگیری زبان ملی نو شدند» (هیمَن، ۲۰۰۲: ۲۰۰۱). به گفتهٔ گریگارین پیشنهاد آموزش زبان پشتو در سراسر افغانستان منجر به بروز مشکلات دیگری برای دولت شد که شامل کمبود معلم، فقدان تکنیکهای آموزش مدرن و تسلط زبان فارسی در بیشتر دورههای مهم افغانستان بود. صاحبنظران و بهویژه هیمَن (۲۰۰۲)، به این باورند که موضوع ناسیونالیسم در افغانستان با پرسشهای فراوانی روبهروست. به گمان هیمن «با چنین برداشت ضعیفی از ایدهٔ ملی و وطن پرستی، منطقی تر

است اگر جای ناسیونالیسم به برداشتهای متفاوت تبارهای افغانستان از ناسیونالیسم پرداخته شود» (هیمن، ۲۰۰۲: ۲۹۹). چرا که گروههای گوناگون قومی در افغانستان هویت خود را افغان نمیدانند. در واقع در اوایل مرسوم شدن اصطلاح افغان، این واژه تمامی قبایل افغان را نیز در بر نمی گرفت. «واژهٔ افغان به تدریج با گویش به زبان پشتو مترادف شد، در حالی که ساکنان غیرپشتون افغانستان از برچسبهای هویتی نژاد و زبان خود یعنی ازبک، هزاره، تاجیک، فارسیوان، و یا هویت منطقهای هراتی، پنجشیری، کوهستانی و بدخشانی استفاده می کردند» (هیمن، ۲۰۰۲: ۳۰۲).

دانشـمندان گوناگون، تفسیرهای متفاوتی ارائه دادهاند، اما بیشترشان با این امر موافقاند که برای استفاده از پشتو به عنوان زبان رسمی، جنبش ناسیونالیسم افغانی میبایست تاریخ را پنهان کند تا آگاهی تاریخی تبارهای غیرپشتون، رهگیر پشونیزه کردن کشور نشود. برای مثال «نمای تندیسهای بودا واقع در ولایت بامیان در تمبرهای پستی کشـور ظاهر شد، اما هرگز ماننـد اهرام مصر و یا ایوان مداین یا باغهای معلق بابل در عراق به عنوان سـمبل شکوه دوران گذشتهٔ افغانستان، مورد استفاده قرار نگرفت» (هیمن،

علاوه بر این، بر اثر تعصبات فرهنگی و اولویتهای قبیلهای، رژیمهای پیاپی کابل «هرگز از یک ایدیولوژی ملی منسجم استفاده نکردهاند. ناسیونالیسم افغانی خواستار آزادی قبایل پشتون از پاکستان با هدف تشکیل دولت پشتونها بود که آن را پختونستان یا پشتونستان بنامند و در نهایت آن را با افغانستان متحد کنند» (هیمن، ۲۰۰۲: ۳۰۷). این سیاست به دو دلیل اتخاذ شد. طبق گفتهٔ هیمن، یکی از این اهداف دسترسی افغانستان به اقیانوس هند بود و دوم افزایش اهمیت عنصر پشتون در افغانستان گسترشیافته، از راه تحمیل خسارات اجتنابناپذیر به گروههای غیرپشتون

### ٦٢ / دولت بي ملّت

کشور بود. (هیمن، ۲۰۰۲: ۳۰۷–۳۰۸).

به عنوان مثال، برنامهٔ سیاسی شاهزاده داوود برای پختونستان یکی از نکتههای آشکار بر اساس الحاق گرایی درازمدت بود. ابتکار عمل کابل در حمایت از پشتونستان تبدیل به تظاهرات سازمانیافتهٔ رسمی، تمبرهای نمادین پستی و انتشار مقالههای فراوان جهت گسترشِ این مسئله شد؛ هرچند نتایج این سیاست کاملاً منفی بود. این سیاست در سال ۱۹۳۳ باعث «مجموعهای از آسیبها در مقابله با پاکستان، یکی از همسایگان کلیدی شد که منجر به بسته شدن موقت مرز تورخم و توقف ترانزیت کالا و صدمهٔ جدی به اقتصاد افغانستان گردید» (هیمن، ۲۰۰۲: ۲۰۸۹). دانشمندان معاصری چون سیمانسن ( ۲۰۰۶)، وَین بَوم ( ۲۰۰۶)، هیر آ (۲۰۰۹) و معتقدند که برای تشکیل هر گونه نهاد سیاسی در افغانستان باید اهمیت ویژهای به مسایل تباری این کشور معطوف کرد.

با این حال بر اساس آثار مورد مطالعه، عوامل مهم و اساسیای منجر به شکست ملتسازی در افغانستان می شوند. نخستین مورد این عوامل، تأثیر ناسیونالیسم اروپایی و نازیسم است که دولت مردان افغانستان و یا قبایل حاکم را به تفسیر ایده های ناسیونالیسم به قبیله گرایی ترغیب کرد، تا ایشان به جای ایجاد ملت بر اساس عناصر موجود، هویت و زبان قبیله ای خود را بر اکثریت مطلق افغانستان تحمیل کنند.

پدیدهٔ دیگر، طبق نگرش نوگرایی، انقلاب صنعتی بود که منجر به

<sup>1.</sup> Simonsen

<sup>2.</sup> Weinbaum

<sup>3.</sup> Hira

<sup>4.</sup> Jennings

ملتسازی در بخشهای گوناگون غرب شد. بنابراین سیاست انزواطلبانهٔ افغانستان در آن زمان، بهویژه در زمان سلطنت عبدالرحمان خان و رؤیای یک افغانستان مستقل که مانع نوگرایی و مدرنیزه کردن افغانستان می شد، تا حد زیادی به شکست ملتسازی در افغانستان انجامید.

پدیدهٔ سومی که رهگیر مدرنیزه شدن افغانستان شد، پشتون والی بود (بعدها بیشتر در مورد این مفهوم صحبت خواهیم کرد). پشتون والی بیشتر از تمام سنتها باعث تضعیف تلاشها برای اصلاح ساختارهای سیاسی، اجتماعی و اقتصادی کشور شد. تلاشهای بی شایبهٔ امیر عبدالرحمان خان جهت شکستن سنتهای قومی و به دنبال آن تلاشهای جانشین وی امیر حبیبالله خان برای اصلاح ساختار فیودالی قبایل، همه بیهوده بود، چرا که قوانین قبیلهای افغانها بسیار سرسختانه بودند، به طوری که نه تنها بر حقوق مدنی، بلکه گاهی بر شریعت نیز غلبه داشتند. همچنین عقبماندگی فرهنگی قبایل افغان این امر را شدت می بخشید، چون قبیلههای افغان نسبت به دیگر تبارهای افغانستان کمتر آبادنشین یا یکجانشین بودند و به تغییر و نوگرایی متمایل نبودند.

علاوه بر این تنوع قومی، مسایل زبانی و درخواستها و نیازهای قبایل افغانستان برای برتری جویی فرهنگی و سیاسی، همچنان مانع تشکیل ملت در این کشور شد. اگر سیاست و کاربرنامههای دولت افغانستان را ارزیابی و تحلیل کنیم، به این نتیجه می رسیم که این کشور درگیر معضلات توزیعی و به رسمیت شناسی هویتهای سیاسی است. افغانستان تنها با

۱. یکجانشینی یا آبادنشینی سبکی از زندگی است که در آن، مردم یک محل، تمام سال را در یک محل یا آبادی می گذرانند و کوچنشینی نمی کنند. یکجانشینی عکس حالت کوچنشینی است.

<sup>2.</sup> Recognition and Redistributive Dilemma's

## ٦٤ / دولت بيملّت

مسئلهٔ تضاد ایدیولوژیهای سیاسی روبهرو نیست، بلکه بیشتر با تضاد هویتهایی دست به گریبان است که هر کدام به دنبال پذیرفته شدن خود و به دست آوردن سهمی در قدرت سیاسی و فرایند تصمیم گیری و حکومت هستند.

# ۵. دولت سازی در افغانستان

همانگونه که در دنبالهٔ مطلب خواهیم آورد، فرایند دولتسازی در افغانستان دچار چالشهای بسیاری است. تنوع تباری، ساختار فیودالی و قبیلهای و سیاستهای انزواطلبانهٔ دولت مردان افغانستان همگی منجر به شکست این پروژه شدهاند. برای ترسیم تصویری واضح و روشن از این فرایند، این فصل به سه بخش تقسیم می شود. بخش اول در مورد ساختارهای اجتماعی و سیاسی افغانستان در آن زمان است. بخش دوم، تجزیه و تحلیل دولتسازی و ریشههای آن است. بخش سوم مربوط به جستارهای دولت سازی در سالهای اخیر است. در این بخش به این پرسش پاسخ خواهیم داد: در مورد دولتسازی در افغانستان چه می دانیم؟

# ۵. ۱. ترکیب قومی

افغانستان دارای ترکیب قومی بسیار متنوعی است با بیش از ۵۳ گروه قومی. در این میان، چهار تبارند که قدرت سیاسی این کشور را تشکیل

دادهاند. با آنکه در افغانستان هیچگاه سرشماری سراسری نشده است، بر اساس برآورد دانشنامهٔ ملتها در سال ۲۰۱۱ ترسایی، افغانها یا همان پشتونها بزرگترین گروه قومی هستند و ۳۸٪ جمعیت افغانستان را می سازند. تاجیکها، همان ایرانیهای شرقی، دومین گروه بوده و ۲۰٪ و هزارهها ۱۹٪ کل جمعیت را تشکیل می دهند. ازبکها ۲٪ هستند و سایر جمعیت متشکل از اقلیتهای قومی و مذهبی است.

## ۵. ۲. ساختار سیاسی و اجتماعی

اکثر دانشـمندان در مـورد دو نکته بـه توافق رسـیدهاند. اول اینکه «تمام دولت ملتها شـهروندانی با حقوق برابر شـهروندی دارنـد» و دوم اینکه «افغانسـتان جامعهای قبیلهای اسـت و بسیار دور است از آنکه دولت ملت نامیده شـود» (روبُن، ۱۹۹۷: ۲-۲۵). همانگونه کـه روبن (۱۹۹۵) اظهار می دارد برای ساکنان افغانسـتان، خویشاوندی یک ابزار بایسته برای بسیج سیاسـی و اقتصادی است. ساختار قبیلهای افغانسـتان زمانی بیشتر آشکار می شود که تمرکز خود را به اشکال نمایندگی سیاسی معطوف کنیم. رژیمهای افغانسـتان از گذشته تا کنون نهادهای خاص قبیلهای را به رسمیت شناخته و اآنهـا را ابزاری برای کنترل سـاکنین افغانسـتان، بهخصوص در مناطق روستایی ساختهاند. مقامات دولتی و ادارات محلی در مناطق روستایی، «به طور غیرمستقیم و از راه نمایندگان رسمی منصوب شده که مالک یا ارباب نامیده می شوند و با مردم در ارتباطاند» (روبن، ۱۹۹۵: ۲۵).

اصطلاح مهم در اینجا واژهٔ «قوم» است. قوم گاهی به معنای قبیله ترجمه می شود و نیز به اَشکال گوناگون همبستگی اشاره دارد. در برخی

موارد از قوم به معنای گروههای قومی استفاده شده است. به عنوان مثال زمانی که ساکنان افغانستان می گویند قوم تاجیک، منظور آنها گروه قومی تاجیک است. و همچنین برای «افرادی که دارای کارت شناسایی رژیم قدیم هستند... واژهٔ قوم به معنای گروه مشخص قومی ـ زبانی مانند تاجیک، پشتون و ازبک است» (روبن، ۱۹۹۷: ۲۵). فقدان یک هویت فراگیر ملی یکی دیگر از دلیلهای آشکار قبیلهای بودن ساختار اجتماعی افغانستان است. همان گونه که روبن (۱۹۹۵) اشاره داشت حتی شناسنامهٔ امروزی تبارها نشان دهندهٔ گروه قومی آنهاست. حتی امروزه پس از تلاش بسیار برای ایجاد دولتی با حاکمیت مرکزی و ملتی با ارزشها و هنجارهای یکسان، در گذرنامهٔ افغانستانیها واژهٔ ملت ذکر نشده است. و اگر عنوان «دولت جمهوری افغانستان» روی گذرنامه نبود، این امکان وجود ندارد که هویت ملی دارندهٔ گذرنامه مشخص شود.

همچنین نقش دولت در تشکیل هویتی ملی و تأسیس دولتی با ساختار دلخواه تا اندازهای ناملموس است. به عنوان مثال دولت شاهنشاهی «سعی کرد واحدهای بزرگتر را به واحدهای کوچکتر تبدیل کند و تلاش کرد در میان مردم بدون قبیله، خویشاوندی محدود و هویتهای سیاسی مبتنی بر اقامت ایجاد کند. چنین الگوهایی نمونهای از یک دولت ضعیف است که برای حفظ قدرت خود تلاش در تضعیف جامعه از راه تکهتکه کردن جامعه دارد» (روبن، ۱۹۹۷: ۲۵). تکهتکه شدن جامعه از سوی دولت حتی از این هم فراتر رفته است و زبان، تبار و دین عناصری بودند که دولت بر اساس آنها گروهیهای تباری را تعریف می کرد.

در اواسط دههٔ ۱۹۵۰، ساختار دولت، خود باعث ایجاد قشربندیهای مشخص تباری و قبیلهای در عرصهٔ سیاسی افغانستان شد. از دههٔ پنجاه تا سال ۱۹۷۸ ترسایی رئیس دولت (پادشاه تا سال ۱۹۷۸ و رئیس جمهور

### ۸۲ / دولت بیملّت

۱۹۷۳ تا ۱۹۷۸) «عضوی از قبیلهٔ محمدزایی، قبیلهٔ بارکزی و شاخهٔ درانی بود که یکی از گروههای اصلی قبایل پشتون محسوب می شد» (روبن، ۱۹۹۷: ۲۲).

در طول ایسن دوره، محمدزایی ها و دیگر قبیله های پشتون، از درانی تا غلزی، بر ساخت و بافت اجتماعی افغانستان سلطه داشتند. ملیت های فارسی زبان (هزاره ها و تاجیک ها) و ازبک ها حضور کمرنگی در ترکیب اجتماعی و سیاسی دولت های افغانستان داشتند. به عبارت دیگر، دولت نه تنها از لحاظ قبیله ای سازماندهی شده بود، بلکه از لحاظ قبیله ای نیز تعریف شده بود. حتی مردم بدون قبیله چون تاجیک ها و هزاره ها قادر به فرار از ساختار قبیله ای دولت به رهبری قبایل پشتون نبودند.

## ۵. ۲. ۱. قبیله گرایی افغانی

قبیله گرایی از همان ابتدا مانع بزرگی برای ملتسازی و ایجاد دولت، نوگرایی و هر گونه پیشرفت فنی و فرهنگی در افغانستان بود. قبیله گرایی افغانی چه بود، چه است و چگونه ساختارهای سیاسی افغانستان را شکل داد؟ و از چه لحاظ سد راه ملتسازی، دولتسازی و پیشرفت فنی و فرهنگی در افغانستان شد؟ با وجود تلاشهای فراوان امیر عبدالرحمانخان برای گسترش پایگاههای سیاسی و پیروی از مرکزیت سیاسی، وابستگی او به قدرت قبایل افغان باعث شد تا از ساختار اجتماعی قبیلهای و فیودالی حمایت کند. ساختار قبیلهای و فیودالی در کنار پشتونوالی هستهٔ قبیله گرایی افغانی را تشکیل می دهد.

نحوهٔ عملکرد قبیله گرایی افغانی به این شرح است: هر قبیله متشکل از قبایل فرعی دیگر است و قبایل فرعی نیز به واحدهای گوناگون خانوادگی و یا طایفهای تقسیم می شوند. خانواده ها در درون قبیله رئیسی انتخاب

می کنند که مالک هم گفته می شود و رهبر قبیله است. «در میان قبایلی که روابط فیودالی شان بسیار گسترش یافته است، پسر ارشد خانواده جانشین پدر می شود... انعطاف پذیریِ قانون جانشینی، منجر به گسترش اختلافات قبیلهای و توطئه هایی می شود... و فقدان یک قانون موفق جانشینی روی حکمرانی افغان ها تأثیر گذاشته، مانع گسترش سلطنت به عنوان یک نهاد شد» (گریگارین، ۱۹۶۹: ۶۰). شاه افغان در برخورد با قبایل افغان، با مشکلات و محدودیتهای قدرتی (همانند با مشکلات سران قبیلهها) مواجه بود. از جمله اقدامات سران قبایل و شاه افغانستان باید مطابقت با شریعت اسلامی و شاخصهٔ یشتونوالی می بود.

## ۵. ۲. ۲. پشتونوالی

پشتونهاست. «پشتونوالی یک نظام و سنت رفتار قبیلهای در میان پشتونهاست. «پشتونوالی» را می شود «پشتونگری» هم معنا کرد. این رسم در میان پشتونها به یک نوع قانون نانوشتهٔ اساسی می ماند و موضوع آن بیشتر به پاسداری خانواده، طایفه، ملیت و آبرو مربوط می شود. به باور گریگارین پشتونوالی یک نظام نامهٔ قبیلهای است «که مجموعهٔ محدودیتهای رفتار قابل قبول در درون جامعه را تنظیم می کند و بر روابط میان قبایل حکمرانی می دارد» (گریگارین، ۱۹۲۹: ۱۱). پشتونوالی نیز مانند بسیاری از دیگر ساختارهای قانونی دارای عناصر مثبت نیز هست. «به این ترتیب که قانون پناهندگی و معامله ها، مهمان نوازی و حمایت و بخشش از جمله نکتههای مثبتیاند که به عنوان محدودیتهای اخلاقی بر بیقانونی نظارت دارند» (گریگارین، ۱۹۲۹: ۲۱).

در تبیین این امر که چه رفتاری در میان پشتونها آبرومندانه و پسندیده است و چه رفتاری نه، پشتونوالی نقش به سزایی دارد. این احکام تقریباً

همهٔ زندگی پشتونها را تحت نفوذ خود دارد و پیروی از پشتونوالی به عنوان شناسنامهٔ قومی حتی از سخن گفتن به زبان پشتو اهمیت بیشتری دارد. چنانچه پیش تر به گونهٔ کوتاه یاد کردیم، بنیادهای پشتونوالی بر کین خواهی، مهمان نوازی و بخشش تأکید دارند. همچنان مستقل بودن و مردانگی از آرمانهای این نظام قبیلهای است. مفهوم اساسی و کلیدی در این نظام، پدیده «ننگ» است. ننگ در زبان پشتو به معنای شرف به کار برده می شود. در این نظام کسی که برای گروه یا قوم خود شرف و آبرو بیاورد «باننگ» خوانده می شود و کسی که با رعایت نکردن هنجارهای سخت پشتون والی شرافت قیوم خود را لکهدار کند، «بی ننگ» یا «بی غیرت» نامیده می شود، که این از بدترین توهین ها به یک پشتون است. غیرت، ننگ، ناموس، مهمان نوازی و شورا (جرگه) کلیدواژه های پشتون است. غیرت، ننگ، ناموس، مهمان نوازی و شورا (جرگه) کلیدواژه های پشتون والی یا پشتون گری اند.

به گمان گریگارین همین مفهوم ننگ یا ننگ پشتون، کین خواهی و یا انتقام به هر قیمتی، به شدت مانع گسترش یک ساختار سکولار در افغانستان شد (گریگارین، ۱۹۲۹: ۱۱). آیین کین خواهی که در زبان پشتو بدل گفته می شود در حقیقت همان قصاص است. حکم این قانون به این قرار است: اگر پدری کشته می شود، پسر باید قاتل پدر خود را بکشد. در بسیاری از حالتها مادران پسرانشان را به انتقام خون پدر وادار می کنند و اگر پسر آن کار را انجام ندهد مادر می تواند او را عاق کند و بدین گونه پسر سرافکنده شود. اگر قاتل پیش از انتقام و به مرگ طبیعی بمیرد، به جای او باید پسر، برادر یا کاکایش کشته شود. یا اینکه «در توسل به قانون عرفی، فرد صدمه دیده تمایل به جبران خسارت و یا انتقام دارد. این امر باعث می شود از مجازات فردی که به وی دستبرد زده چندان راضی نشود، مگر اینکه فرد سارق خسارت وی را جبران کند» (گریگارین، ۱۹۲۹: ۱۱). در پشتون والی «هیچ تصوری از عمل جنایی به عنوان تعدی بر امنیت و صلح

جامعه وجود ندارد و به جزیک مفهوم ابتدایی مشترکالمنافع، دولتی هم وجود ندارد که صلحش نقض شود» (گریگارین، ۱۹۶۹: ٤١).

رواج یا رواج عام، که به معنای قانون عرفی است، نهاد دیگری است که در برابر روند سیاسی و ادغام اجتماعی ـ اقتصادی مقاومت می کند. قبایل پشتون حتی نتوانستند یک قانون عرف مشترک تشکیل دهند. به گمان گریگارین، قبیلههای پشتون هر یک دارای رسم و رواج و هنجارهای ویژهٔ خود هستند و این رواجها و قانونهای عرفی چنان ریشههای عمیق دارند که «نه تنها بر قوانین دولت پیشدستی می کردند، بلکه بر اصول قانون اسلامی بهویژه در مسایل مربوط به ازدواج، میراث و حقوق زنان نیز تأثیر گذار بودند» (گریگارین، ۱۹۲۹: ۱۹۱۱).

به طور کلی افروده بر مذهب به عنوان یک نهاد اجتماعی، سه نهاد دیگر نیز وجود داشتند یعنی قبیله گرایی افغانی، پشتونوالی و رواج یا قوانین عرفی که فرایندهای سیاسی، اجتماعی و اقتصادی را به چالش کشیدند. همان گونه که در بالا ذکر شد و بعدها نیز خواهیم گفت این رواجها یا قوانین، عمدتاً در تضاد با اسلام و قوانین دولت بوده و بر آنها تسلط داشتند. در ادامه به بحث در رابطه با تشکیل دولت در افغانستان خواهیم پرداخت.

# ۵. ۳. ایجاد دولت در افغانستان: ریشهها

برای بسیاری از مردم، احمدشاه درانی (۱۷٤۷–۱۷۷۳) بنیان گذار افغانستان معاصر است. اما این مسئله از واقعیت بسیار دور است. بر خلاف این ادعا که هنوز هم وجود دارد، نخستین کسی که در سال ۱۷۰۷ بر ایجاد یک دولت افغانی تلاش کرد، میرویس خان هوتکی از قبیلهٔ غلزی بود. گفتنی است که منظور ما از دولت افغانی، افغانستان کنونی نیست. منظور از دولت

افغانی، نخستین تلاش قبایل پشتون برای ایجاد یک اجتماع سیاسی برای پشتونهاست و آن هم دولتی در بستر فرهنگ ایرانی، سرزمین خراسان و زبان پارسی.

طبق سخنان گریگارین، میرویس هوتکی در سال ۱۷۰۸ موفق به شکست فارسها شد و قدرت شهر و ایالت قندهار را به دست گرفت و پایگاهی برای مرکزیت دولت افغانی فراهم کرد. ضعف و ناتوانی حکومت فارس در بهدستآوردن مجدد قدرت و از سوی دیگر موفقیت شورش غلزیها، سایر قبایل افغان را به شورش ترغیب کرد. در نتیجه در سال ۱۷۱۲ قبیلهٔ ابدالی در برابر نیروهای فارس شورش کردند و شهر هرات را به تسخیر خود درآوردند. در سال ۱۷۲۲ قدرت غلزیها به اوج خود رسید و نیروهای غلزی ارتش فارس را شکست دادند و اصفهان، پایتخت صفویه را فتح کردند.

غبار (۱۹۹۰) و فرهنگ (۱۹۹۱) حکومت غلزی ها را مخاطره آمیز، کوتاه مدت و خونین می دانند. غلزی ها اقلیتی از جوامع قبیله ای و عشایری بودند و مخالفت غلزی ها با فارس ها و قندهار از یک سو و رقابت شدید آن ها با قبیلهٔ ابدالی از سوی دیگر باعث شد که نتوانند قوانین خود را در جمعیت ثابت شهری ـ که دارای فرهنگی عالی بود ـ تضمین کنند. از این روی آن ها نتوانستند دولت افغانی تحت حکومت غلزی ها را بنیان گذاری کنند. این عدم توانایی، منجر به پایان کار غلزی ها و پیدایش حکومت ابدالی شد که توانست پادشاهی افغانها را بنا نهد. اما از آنجا که هدف پژوهش حاضر دولت سازی در افغانستان کنونی است و نیز از آنجا که سلطنت های افغانی از مفهوم مدرن دولت سازی عقب هستند، دیگر نیازی به توصیف قوانین آن ها نمی بینیم. در عوض، تمرکز ما بر روی عواملی به توصیف قوانین آن ها نمی بینیم. در عوض، تمرکز ما بر روی عواملی

### ۵. ۳. ۱. امپریالیسم اروپا و تأثیر آن بر ایجاد دولت در افغانستان

بسیاری از دانشمندان عصر، امپریالیسم اروپا را عصر نو نفاق و درگیری در آسیای شرق میدانند که افغانستان از آن مستثنی نیست. گریگارین (۱۹۲۹) اظهار میدارد که حمله به مصر از سوی ناپلئون فصل تازهای در تاریخ افغانستان باز کرد.

سفر ناپلئون به مصر با سه هدف عمده انجام شد. یکی از این هدفها گشودن راه دریای سرخ به عنوان مسیر بازرگانی به هند، مبارزه با وابستگان انگلیسی و به دست گرفتن املاک شرقی انگلیستان بود. البته این آرزو نو نبود، چرا که «پیشنهادهایی برای سفر مشترک فرانسه و روسیه به هند وجود داشت. طبق گزارشها، پیتر کبیر در سال ۱۷۱۷ ترسایی پیشنهاد داد که دو قدرت فرانسه و روسیه جهت ایجاد مسیری به هند از راه آسیای مرکزی و افغانستان همکاری نمایند» (گریگارین، ۱۹۲۹: ۹۱). فرانسه و روسیه تنها دو قدرتی نبودند که مایل به فتح هند از راه افغانستان بودند. دولت بریتانیای آن زمان با همکاری کمیانی هند شرقی نقش مهمی در این امر داشت.

بریتانیا در واکنش به طرح فرانسه و روسیه برای فتح هندوستان، سیاست متفاوتی در برابر افغانستان و هندوستان در پیش گرفت که به دو صورت بود. ابتدا اینکه مطالعهای دقیق در رابطه با منطقهای انجام داد که فارس آن زمان و ایران کنونی، خراسان یا افغانستان امروزی و آسیای مرکزی جزء آن بودند. دوم، سیاستی به منظور حمایت از منافع خود در منطقه ترتیب داد و این سیاست بود که برای نخستین بار بذر مخالفت، دشمنی و نابرابری میان اقوام در افغانستان معاصر را کاشت.

لارد مارنینگتُن' در آن زمان فرماندار کل هندوستان بود و سیس

مارکوس ولسلی' به همکاری کمپانی هند شرقی بریتانیا سهم در خنثی کردن قدرت فرانسه در هند داشتند. اما فرانسه تنها ترس و نگرانی آنها نبود. ولسلی همچنان به دنبال جلوگیری از تهاجم زمان شاه، پاشاه وقت خراسان به هند بود. بریتانیایی ها بر این باور بودند که تهاجم خراسان به هند منجر به افزایش جمعیت مسلمانان و احیای قدرت مغولها خواهد شد. ولسلی به منظور تضعیف روابط سیاسی فرانسوی ها و حضور در منطقه و ممانعت از تهاجم خراسان به هند، سیاستی دوجانبه در پیش گرفت. وی از یک سو به نفاق در درون افغانستان دامن زد و از سوی دیگر سعی کرد به فارسها در برقراری مجدد حاکمیت در استان خراسان کمک کند. هر دوی این اقدامات با موفقیت همراه بود. جنگ نو درونی در افغانستان و تهدید جنگی تمام عیار با فارس، حاکم افغانی را در موقعیتی بحرانی قرار داد و منجر به تضعیف برنامههای وی مربوط به هندوستان بحرانی قرار داد و منجر به تضعیف برنامههای وی مربوط به هندوستان شد» (گر بگارین، ۱۹۲۹: ۹۳).

بریتانیا با انجام این کار با فارس پیمانی ٔ ضد دولت افغانی و فرانسه

#### 1. Marquis Wellesley

۲. کمپانی هند شرقی بریتانیا (انگلیسی: British East Indian Comparny) یک شرکت سهامی عام بود که ملکه الیزابت اول در ۳۱ دستمبر ۱۶۰۰ ترستایی یک امتیازنامهٔ سلطنتی را به هدف کست امتیازهای بازرگانی در هندوستان به آن بخشید. امتیازنامهٔ شناهی به شکل مؤثر، کمپانی معظم هند شرقی نوپیدایش را به سوی انحصار ۲۱ سالهٔ همهٔ تجارت در هند شرقی رهنمون شد. کمپانی از یک مسئلهٔ بازرگانی مخاطره آمیز به چیزی تبدیل شد که در عمل، زمام امور هندوستان را با بر عهده گرفتن نقش پشتیبان حکومت و نظام، تا هنگام انحطاط در ۱۸۵۸ در دست داشت.

۳. قابل یادآوری است که خراسان آن زمان میان پسران تیمورشاه درانی ـ که پیش از مرگش جانشین خود را تعیین نکرده بود ـ دستِ کم به چهار بخش تقسیم شده بود.
4. The Anglo-Persian Treaty of 1801 was signed between the English diplomat John Malcolm and the Shah of Persia Fath Ali Shah in 1801

ترتیب داد؛ هر گونه تلاش از سوی ارتش ملی فرانسه برای استقرار در فارس متقابلاً با نیروهای بریتانیا و فارس مواجه خواهد شد. این امر منجر به توافق بیشتری میان سِر هارفورد جانز و پادشاه ایران در سال ۱۸۰۹ شد که طی آن پادشاه ایران توافق کرد «به هیچ یک از نیروهای اروپا اجازهٔ عبور از خاک فارس، چه به سوی هند و چه به سوی مرزهای این کشور را ندهد» (گریگارین، ۱۹۹۹: ۹۶). در این معاهده، فارس پذیرفت که در قبال دریافت مهمات شبه جنگی و کمکهای مالی «در صورت حمله به قلمرو بریتانیا و یا تهاجم به این کشور از سوی «دولت خراسان» و هر کشور دیگری نیروهای خود را جهت حفاظت از قلمروهای فوق گسیل دارد» (گریگارین، ۱۹۲۹: ۹۶). برای اطمینان از اینکه خراسان و فارس هیچ دارد» (گریگارین، ۱۹۲۹: ۹۶). برای اطمینان از اینکه خراسان و فارس هیچ در سال ۱۸۱۶ منعقد شد، و هدف ویژهٔ آن حملهٔ فارس به خراسان در صورت حملهٔ خراسان به هند بود» (گریگارین، ۱۹۲۹: ۹۶). در عین حال بریتانیا راهبردهای دیپلماتیک را با افغانها، امیرها یا سیندها و سیکها در پیش گرفت.

هدف بریتانیا، استفاده از خراسان به عنوان یک کشور میانگیر علیه تجاوز فارس و استفاده از سیکها (پیروان یک فرقهٔ مذهبی در هند) علیه افغانها بود. برای انجام این کار در سال ۱۸۰۹ «الفینسون توافقی با شاه شجاع (نخستین پیمان افغانی با قدرتهای اروپایی) امضا کرد که نشان دهندهٔ اقدام مشترک نظامی در صورت تجاوز فرانسه و ایران علیه افغانستان یا قلمروهای بریتانیا بود» (گریگارین، ۱۹۲۹: ۹۶). اما از آنجا

<sup>1.</sup> Sir Harford Jones

<sup>2.</sup> Elphinsone

که قدرتهای اروپایی تنها نگرانی بریتانیا نبودند، پالمرستون ، وزیر امور بیرونهٔ وقت بریتانیا، از سیاست دیگری به منظور خنثی کردن فارس در برابر نفوذهای روسیه استفاده کرد. این سیاست که «خط مقدم» نام داشت، از یک سو به منظور حفظ سلطهٔ بریتانیا در فارس و خراسان بود و از سوی دیگر به این معنا که هیچ کشور اروپایی اجازهٔ انجام فعالیتهای سیاسی و بازرگانی به طور مستقیم یا غیرمستقیم در امور مربوط به افغانستان را ندارد. «پالمرستون برای این منظور حاضر بود کمکی مالی از سوی بریتانیا برای نوسازی ارتش فارس در نظر بگیرد، به شرط اینکه توافقنامهای با فسارس جهت حفظ منافع اقتصادی بریتانیا، محدودسازی روسیه و حفظ استقلال خراسان امضا نماید» (گریگارین، ۱۹۹۰: ۹۲-۹۱). این مسئله منجر به اختلاف نظر میان کارشناسان سیاسی و نظامی شد، چرا که برخی مواجههٔ نظامی با روسیه را غیرمقتضی می دانستند، هر چند بریتانیا به دنبال راه حلی برای مصالحه میان این دو دیدگاه گوناگون بود تا یک سیاست مطلوب برای خراسان تدوین کند، چرا که سرنوشت فارس و خراسان مطلوب برای منافع بریتانیا مهم بود.

تحمل یا عدم تحمل یک خراسان مقتدر، معضلی بود که بریتانیا با آن مواجه شده بود. پیدایش مجدد یک دولت افغانی با سیاست و نیروی نظامی مطلوب به معنای توانایی کنترل تجاوز احتمالی از سوی روسیه و ایران به خراسان بود. اما در این صورت بریتانیا چگونه می توانست جلوی تهدید خراسان علیه هندوستان را بگیرد؟ «مقامات بریتانیا در هندوستان برای حل این مشکل سعی در ایجاد تعادل قدرت در منطقه داشتند. آنها مایل به قدرتمند شدن خراسان برای مقاومت در برابر فارس و دستیازی

فارس به هرات بودند، اما نمی خواستند این قدرت چنان بزرگ شود که قدرت سیکهای هندوستان را تضعیف کند. در تعقیب این سیاست بود که... دولت بریتانیا در هندوستان از اقداماتی برای تضعیف افغانها و فرویاشی خراسان استفاده کرد» (گریگارین، ۱۹۲۹: ۹۲–۹۷).

تأثیر کلی امپریالیسم اروپایی، تخریب ساختار سیاسی و اقتصادی و نظم اجتماعی در خراسان بود. مورخان امروزی و دولت مردان افغانستان عقب ماندگی افغانستان را به امپریالیسم و نظام سرمایه داری نسبت می دهند. «پس از مبارزهٔ طولانی، مردم خراسان تنها در چند سال اخیر این فرصت را داشته اند که برای از بین بردن عقب ماندگی و توجه بیشتر به پیشرفت اخلاقی و معنوی و نیز گسترش کشورمان تلاش کنند» (گریگارین، ۱۹۲۹: ۱۲۷). اما امپریالیسم اروپایی تنها دلیل عقب ماندگی افغانستان نیست. عقب ماندگی فرهنگی قبایل افغان، ماهیت فیودالی و ساختار دولت و ارتش، عقب ماندگی فرهنگی قبایل افغان در استفاده از فرصت های سیاسی به نفع دولت، تنوع قبیلهای و تباری و فرهنگی نیز به اندازهٔ عوامل بیرونی مؤثر بودهاند. بنابراین در ادامه، تصویری درونی از ساختار سیاسی و اجتماعی بودهاند. بنابراین در طول امپریالیسم اروپا ارائه خواهیم داد.

### ۵. ۳. ۲. افغانستان: از انرشی تا سلطنت مطلقه

پیش از سلطنت امیر عبدالرحمان بر افغانستان، دو واقعهٔ تاریخی دیگر اتفاق افتاد که در ایجاد افغانستان اهمیت فوقالعادهای دارند. این دو رویداد، نخستین و دومین جنگهای بین افغانستان و انگلستاناند. نخستین جنگ افغانستان و انگلستان در سالهای (۱۸۳۹–۱۸٤۲) ترسایی در زمان سلطنت امیسر دوست، محمد خان رخ داد و افغانستان را در زمرهٔ ساختار دولتی بین المللی قرارداد. «این ساختار نه تنها از سوی هند بلکه از طرف شمال

نیز به افغانستان نزدیک می شد، که در قسمت شمال روسیه در حال غلبه بر مردم آسیای مرکزی بود» (روین، ۱۹۹۷: ٤٧). هر دو جنگ بین افغانستان و انگلستان در نتیجهٔ نگرانی بریتانیا در مورد پیشرفت روسیه در منطقه اتفاق افتاد. دوستمحمد که در سال ۱۸۳۵ پس از شکست شاهشجاع بر تخت نشست، بریتانیا را شکست داده و حکومت خود را نجات داد. او با مشکل تحکیم قدرت امیراتوری بریتانیا در هندوستان مواجه بود. به دنبال این تحكيم قدرت، قبايل افغان ديگر نمي توانستند از راه «تقسيم غنايم حاصل از فتح هندوستان» با یکدیگر اتحاد کنند (روبن، ۱۹۹۷: ۷۷). بنابراین حاکمان افغانی برای تحکیم قدرت خود یا می بایست به گونهای گروهی بر ضد یکدیگر اقدام می کردند و یا از راه دریافت کمک از سوی سایر کشورهای قدرتمند با هم اتحاد می کردند. به گفتهٔ روبن (۱۹۹۷) آنها برای ساکت کردن مردم خراسان و جمع آوری مالیه به این قدرت نیاز داشتند. دوست محمد «سالهای زیادی در هند بریتانیایی در تبعید به سر برده بود و نخستین حاکم افغانستان بود که قدرت نهادهای تراز اول دولتهای مدرن را از نزدیک مشاهده کرده بود» (روبن، ۱۹۹۷: ۷۷). به دلیل همین تجربه بود که برای دفاع از استقلال کشور خود تصمیم به مدرنیزه کردن افغانستان گرفت. وی در این راه از کمکهای نظامی سلسلهٔ قاجار فارس و هند بریتانیایی بهره برد. از آنجا که قاجارها از اشکال سازماندهی نظامی اروپایی استفاده می کردند، دوست محمدخان سعی داشت این سازماندهی نظامی را از آنان بیاموزد. وی همچنین به دلیل بی طرف بودن در شورش هند در سالهای ۱۸۵۷–۱۸۵۹ ترسایی از سوی بریتانیا حمایت می شد.

هرچند تحت فرماندهی امیر دوست محمد، نیروی نظامی کشور به صورت غیرقبیلهای در آمد، ولی وی فرمانروایی شهرهای بزرگ را به پسران خود داد. پسران وی شهرها را به ورطهٔ جنگهای درونی کشیدند.

پس از مرگ وی در سال ۱۸۹۳ ترسایی، یکی از پسرانش، شیرعلی حکومت را به دست گرفت و به ساختوساز ارتش حرفهای ادامه داد. وی بر خلاف پدرش «دولت را به پسرانش محول نکرد، بلکه به دست وزیرانی از تبارهای گوناگون بخشید» (روبن، ۱۹۹۷: ۵۸).

بسیاری از دستاوردهای دولتسازی از سوی دوست محمد و پسرش به دلیل جنگ دوم خراسان و انگلستان در سالهای ۱۸۷۸–۱۸۸۰ از میان رفت. با آغاز جنگ، رهبران مذهبی با نفوذ، اعلام جنگ مقدس کردند و قبایل را برای مبارزه با مهاجمان متحد ساختند. این جنگ دو سال طول کشید و در نهایت خراسانی ها موفق به «حفظ حاکمیت درونی خود شدند، اما روابط بیرونی آنها با اروپا از بین رفت» (روبن، ۱۹۹۷: ۸۸). در سال ۱۸۸۰ ترسایی پس از خروج نیروهای بریتانیا، امیر عبدالرحمان خان، برادرزادهٔ شیرعلی بر تخت نشست. عبدالرحمان توافق کرد که دولت خود را به ورای مرزها گسترش ندهد و این توافق بعدها به معاهدهٔ دیورند تبدیل شد.

بیشترین و عمده ترین تلاش برای اصلاح خراسان در سال ۱۸۸۰ صورت گرفت، زمانی که امیر عبدالرحمان بر تخت نشست. امیر نو با کشوری تضعیف شده به دلیل جنگ و مداخله های بیرونی و کشوری اشغالی مواجه بود. کشور به طور کل دچار هرجومرج شده بود. خود امیر شرایط را این گونه توصیف می کند: «هر مبلغ، ملا و رئیسان تمام قبایل و روستاها خود را پادشاهی مستقل می دانستند و در طول دوصد سال گذشته آزادی و استقلال بسیاری از این مبلغان هر گز از سوی فرمانروایان خدشه دار نشده بود. میرهای ترکستان، میرهای هزاره و رییس غلزی ها، همه از امیر خود قدر تمندتر بودند» (گریگارین، ۱۹۲۹؛ ۱۲۹).

به دلیل ساختارهای شرح داده در بالا، قدرت دولت مرکزی افغانستان

بسیار محدود بوده است و برای ساخت یک دولت مرکزی مقتدر، نخستین چالش پیش روی امیر، شکستن ساختارهای فیودالی و قبیلهای بود. اما این اقدام باید از کجا و چگونه آغاز می شد؟ امیر نو از اهمیت مذهب آگاه بود. بنابراین تحریم و هدفی مقدس به حکومت خود بخشید. «از آنجا که خواست خدا آزادی افغانستان از تهاجمات بیرونی و اختلالات درونی است، من این افتخار را دارم که مرا پروردگار به عنوان خدمتکار خود در این موقعیت پرمسئولیت قرار داد و مرا را درگیر افکار مربوط به رفاه ملت کرد تا خویشتنم را فدای پیشرفت این مردم نمایم» (گریگارین، ۱۹۲۹).

آنچه که امیر انجام داد دو تأثیر داشت. اول اینکه وی با این کار توجیهی مذهبی برای سلطنت خود ارائیه داد و دوم اینکه به مفهوم مشروعیت الهی پادشاه استناد کرد. اما او هنوز راه درازی در پیش داشت. به گفته خود امیر، در ۲۰۰ سال گذشته، میرها و رؤسای قبایل، قدر تمندتر از حکمرانان خود بودهاند. به عبارت دیگر نخستین گام به سوی ایجاد رژیمی متمرکز و قدر تمند، شکستن مقاومت قبایل در برابر مشروعیت خودش بیود. و آنچه که امیر برای شکستن مقاومت قبیلهها انجام داد، فراتر از یک تصمیم احساسی محض بود. «اعمال قدرت، اقدامات تلافی جویانهٔ یک تصمیم احساسی مود (اعمال قدرت، اقدامات تلافی جویانهٔ خونین، اتحاد جویی از راه ازدواجهای سیاسی، رشوه و توطئه، در جنگ او با ساختارشکنی مورد استفاده قرار گرفت» (گریگارین، ۱۹۲۹: ۱۳۲). او علاوه بر ابزارهای سیاسی و اجباری، «با استفاده از ازدواج خود و ازدواجهای پسرانش موجب تقویت روابط با رؤسای قبایل، رهبران مذهبی و اعضای مهم گروههای قومی غیرافغان شد» (گریگارین، ۱۹۲۹: ۱۳۲). در ایس مبارزه، مذهب سلاحی مهم و مؤثر بود. احکام مذهبی علیه در ایس مبارزه، مذهب سلاحی مهم و مؤثر بود. احکام مذهبی علیه در ایس مبارزه، مذهب سلاحی مهم و مؤثر بود. احکام مذهبی علیه در ایس مبارزه، مذهب سلاحی مهم و مؤثر بود. احکام مذهبی علیه در ایس مبارزه، مذهب سلاحی مهم و مؤثر بود. احکام مذهبی علیه در ایس مبارزه، مذهب سلاحی مهم و مؤثر بود. احکام مذهبی علیه در ایس مبارزه، مذهب سلاحی مهم و مؤثر بود. احکام مذهبی علیه در ایس مبارزه، مذهبی علیه

شورش قبایل پشتون، رهبران و اربابان فیو دال استفاده شد؛ هر گونه مخالفت

با قدرت امیر خیانت و قانون شکنی تلقی شد. در مبارزه با شیعه های قدر تمند هزاره در سال ۱۸۸۸، امیر به عنوان مثال از «ار تودوکسی و قدر تمند هزاره در سال ۱۸۸۸، امیر به عنوان مثال از «ار تودوکسی و تعصب مسلمانان سنی، به عنوان جنبشی برای امنیت خود از هزاران داوطلب استفاده کرد» (گریگارین، ۱۹۲۹: ۱۹۲۲–۱۳۳۳). در پایان به گفته مورخان و دانشمندان بیرونی، این سیاستها تا حد زیادی موفق بود چرا که امیر موفق به متحد کردن قبایل پشتون از لحاظ سیاسی و در آوردن خراسان تحت یک سلطنت شد. اما این اثر با چنین اظهاراتی از سوی تاریخ نویسان و دانشمندان غربی مخالف است، چون امکان بررسی این موفقیتها در تاریخ کنونی افغانستان نیست. ناکامی امیر عبدالرحمان در شکستن ساختار قبیله ای و فیودالی افغانستان در هیچ جا به اندازه اصلاحات شکستن ساختار قبیله ای و فیودالی افغانستان در هیچ جا به اندازه اصلاحات اداری، اجتماعی و سیاسی آشکار نیست.

#### ۵. ۳. ۳. اصلاحات اداری

سیاست امیر عبدالرحمان بر محور دو هدف می چرخید: نخست، متحد کردن افغانستان به هر قیمتی و دوم، تغییر تشکیلات اداری، اصلاحات اجتماعی، سیاسی و اقتصادی. برای این کار باید دولتی مبتنی بر

۱. ار تودو کسی از ریشهٔ یونانی ار تودو کسوس (orthodoxos) گرفته شده است که به معنای صاحب عقیدهٔ درست است. این واژه در تعریف باورهای دینی به اصول اعتقادی درست و پیروان آن اطلاق می شود و در مقابل اعتقادات هتر دو کسوس یا دارای عقیدههای بدعت آمیز و پیروان آن قرار می گیرد.

۲. قابل یادآوری است که منظور امیر عبدالرحمان از اتحاد افغانستان، ایجاد یک دولت مردمی و متشکل از تمام تبارها نبود، بلکه منظور او از اتحاد، قرار دادن کشور تحت یک فرمان و قدرت واحد بود. بدین ترتیب هیچ گونه عدالت سیاسی، اجتماعی و نیز مشارکت و نمایندگی سایر تبارهای خراسان شامل کاربرنامهٔ دولتسازی او در ایجاد کشوری به نام افغانستان نبود.

قانون اساسی تشکیل میداد. «او یک مجلس مشورتی متشکل از نمایندگان سه طبقه: سردارها (اشراف)، قوانین ملکی، و ملاها (نمایندگان مذهبی) ترتیب داد» (گریگارین، ۱۹۲۹: ۱۹۳۳). امیر هر گز قصد نداشت قدرت خود را تقسیم کند و انتخاب اعضای این شورا که هیچ قدرت شرعی یا اجرایی نداشتند، منوط به رضایت امیر بود. تنها عملکرد این شورا «علاوه بر نمادسازی و ترویج مفهوم وحدت تحت سلطنت، خدمت، آن هم به گونهای مشورتی، جهت کمک به امیر در جمعآوری تجهیزات جنگی و مشورت با وی در فعالیتهای گوناگون دولتی بود» (گریگارین، ۱۹۲۹: ۱۹۲۹). امیر همچنین نهاد اجرایی دیگری با عنوان شورای عالی تأسیس کرد «که این نهاد نیز از هیچ گونه قدرتی برخوردار نبود. این شورا نه تنها اینکه معادل دفتر نخست وزیر نبود، کنسول نمی توانست بدون درخواست امیر، در انجام کارها مشورات دهد» (گریگارین، ۱۹۲۹: ۱۳۲۶). تنها فعالیت این شورا اجرای خواستههای امیر بود.

تلاش برای مطلق گرایی سیاسی، وحدت و تغییر سازمان اداری کشور، منجر به درگیری شدید امیر با نهادها مذهبی شد. اما چه به صورت صلح آمیز و یا اجباری، هدف امیر به دست آوردن حمایت و پشتیبانی آنها بود. بنابراین باز هم از مذهب برای به دست آوردن دل مردم استفاده کرد؛ درست همان گونه که با شورش ۱۸۸۸ رفتار کرده بود. امیر درسال ۱۸۹۹ ترسایی توانست کافرستان را فتح کند (که بعدها نورستان نامیده شد) و ساکنان آن را مسلمان سازد. به این گونه، امیر توانست موقعیت خود را در رابطه با نهادهای مذهبی تقویت بخشد (گریگارین، ۱۹۲۹: ۱۹۲۹ ۱۳۳۰).

## ۵. ۳. ۴. اصلاحات قانونی و اجتماعی

عبدالرحمان به منظور درک بهتر و در دست گرفتن کنترل پادشاهی،

قوانین موجود قلمرو خود را به سه بخش تقسیم کرد: شریعت، قانون (قوانین اداری یا مدنی) و قوانین قبیلهای. وی همچنین سه دسته دادگاه تأسیس کرد: «دادگاههای مذهبی، که مربوط به مسایل مذهبی و مدنی بودند، دادگاههای جنایی که توسط کوتوال و قضات اداره می شد و هیئت بازرگانی که متشکل از تاجران افغان و غیرافغان، هندوها و مسلمانان برای حل و فصل مشکلات کسب و کار بود» (گریگارین، ۱۹۲۹: ۱۳۳۱). اما باز هم «مثل اصلاحات اداری و نهادهای تشکیل شدهٔ قبلی، هرچند تصمیمات دادگاهها مطابق با قوانین اسلامی بود، اما همگی منوط به رضایت امیر بود و امیر قدرت دادگاههای عالیه را در دست داشت» (گریگارین، ۱۹۲۹: ۱۳۷۷). با وجود تمام وحدت اداری ایجاد کرد، ساختار قانونی همچنان مَنِشی بیمارگونه، ضعیف و بسیار پیچیده داشت، چرا که همهٔ قوانین باید مطابق با عادتها و یا دست کم مطابق با نظام نامهٔ قبیلههای افغان و سنت پشتون والی می بودند.

تلاش دیگر امیر عبدالرحمان، در لغو قوانین عرفی دیرینه بود که «در نقض قوانین اسلامی، زن را متعلق به همسر و نیز اقوام وی می دانست و بیوه هایی را که قصد از دواج دوباره داشتند مجبور می ساخت تا با خویشاوندان نزدیک شوهر پیشین شان از دواج کنند که اغلب بر خلاف میل وی بود» (گریگارین، ۱۹۲۹: ۱۳۸). اما باز هم درست مانند همهٔ اصلاحات هیچ راهی برای «بررسی میزان کارایی این اصلاحات وجود نداشت» (گریگارین، ۱۹۲۹: ۱۳۸). تاریخ نویسان افغانستان، مانند فرهنگ نداشت» (گریگارین، ۱۹۲۹: ۱۳۸). تاریخ نویسان افغان همواره بر (۱۹۹۶) به این باورند که پشتون والی یا قانون قبیلهای افغان همواره بر قوانین اسلامی و قوانین مدنی دولت مستولی بودهاند. از جملهٔ اصلاحات دیگری که امیر انجام داد الغای برده داری بود. اما حتی قانون ضدِ برده داری وی قادر به رهایی افراد از اسارت اقتصادی نشد.

### ۵. ۳. ۴. اصلاحات سیاسی

اصلاحات سیاسی امیر عبدالرحمان و پیامدهای آن اهمیت بسیاری در روند دولت سازی و ملت سازی در افغانستان داشت، به ویژه در موقعیت انزوایی وی در استفاده از تکنولوژی ارویا برای مدرنیزه کردن دولت. در اواخر قرن نوزدهم برنامههای اروپایی بسیاری برای اتصال افغانستان به شبكهٔ راه آهن بين المللي وجود داشت. اين برنامه ها براي متصل ساختن «یاریس با کلکته از راه اورنبرگ، تاشکند، بلخ و پیشاور بود» (گریگارین، ١٩٦٩: ١٥٢). البته اين برنامه ها به دليل تنش هاي سياسي ميان روسيه و بريتانيا به مرحلهٔ اجرا نرسيد، اما اگر هم توافقي ميان اين دو قدرت صورت مي گرفت، باز هم عبدالرحمان اجازهٔ چنين كاري را نمي داد، چرا كه وي به شدت «در برابر تلاشها برای معرفی خطوط راه آهن به افغانستان مقاومت می کرد. برای این کار او بر خلاف توصیهٔ برخی از مشاوران خود و نيز دولت بريتانيا در هندوستان عمل كرد كه اظهار مي داشتند: افغانستان نمی تواند به طور کامل از بن مایه های طبیعی خود بهر هبر داری کند و یا برای محصولات خود بازاری بیابد مگر اینکه ابزار مدرن نقل و انتقال، تولید و ارتباطات فراهم باشند» (گریگارین، ۱۹۶۹: ۱۵۳). در واقع این مسئله به اندازهٔ کافی برای امیر متقاعدکننده نبود، چرا که به اعتقاد وی پیشرفت تکنولوژی و بهخصوص حضور راهآهن، افغانستان را آسیب پذیر می کرد و در دسترس قدرتهای بیرونی قرار می داد. از قول خود امیر «من باز هم به یسران و جانشینانم توصیه می کنم به این افراد گوش ندهند. مى دانم آنچه كه اين ها مى گويند كاملاً درست است، اما همز مان آنها اين را در نظر نمی گیرند که با در دسترس قراردادن کشور، قدرتهای بیرونی مشکل چندانی برای ورود و گسترش خود در سرتاسر کشورمان نخواهند داشت. بزرگترین دلیل امنیت افغانستان ریشه در موقعیت طبیعی غیر قابل تسخیر آن دارد» (گریگارین، ۱۹۲۹: ۱۵۳).

عبدالرحمان در کل مخالف آمدن راه آهن و ابرار مدرن حمل و نقل و ارتباطات به افغانستان نبود، اما از نظر او افغانستان هنوز برای این کار آمادگی نداشت. به باور وی نخستین و مهم ترین اولویت افغانستان ساخت ارتشی بود که قادر به دفاع از افغانستان علیه تهاجمهای بیرونی باشد و به محض انجام این کار، روند مدرنیزه کردن به طور خودکار در پی آن می آمد. این نشان دهندهٔ تمایل او به تشکیل افغانستانی مستقل و قدر تمند بود که بر امور سیاسی خود تسلط داشته باشد.

سیاستهای اقتصادی و سیاسی عبدالرحمان همواره با ترسی از امپریالیسم اروپا همراه بود. به همین دلیل او نه تنها مخالف هر گونه تلاش برای مدرنیزاسیون، بلکه مخالف آموزش افسران افغان از سوی اروپا و فرستادن جوانان افغان برای تحصیل به اروپا نیر بود. «به گمان او چنین اقداماتی مبلغ هنگفتی بر دولت تحمیل خواهد کرد و در عوض ممکن بود دانشجویان رذایلی چون قمار و شرابخوری را بیاموزند، دیانت خود را از دست بدهند و بدتر از همه اینکه تبدیل به طرفدار منافع بیگانگان شوند» (گریگارین، ۱۹۲۹: ۱۵۵). امیر با هر گونه اصلاحاتی که به نفع سلطنت نبودند، مخالفت کرد و همواره ادعا می کرد «اصلاحات و مدرنیزه کردن تنها وسیله اند و استقلال تحت لوای سلطنت مطلق، هدف است» (گریگارین، ۱۹۲۹: ۱۵۵).

عنصر دیگری که سیاست افغانستان را به شدت تحت تأثیر خود قرار داد و هنوز می دهد، معاهدهٔ دیورند است. این معاهده در ۱۲ نومبر ۱۸۹۳ توسط شخص خود امیر عبدالرحمانخان و مارتیمر هنری دیورند امضا

شد و هفتمین معاهده میان دولتهای افغانستان و انگلیس بود. آنچه مسئلهٔ دیورند را تأثیرگذار می کند، باوری است که پس از به وجود آمدن پاکستان قد کشیده است. دولت مردان پشتون گرای افغانستان به دو دلیل دیورند را به رسمیت نمی شناسند. نخست اینکه معاهدهٔ دیورند با هند بریتانیایی به امضا رسیده و با ایجاد کشوری به نام پاکستان، اعتبار خود را از دست داده است. دیگر اینکه معاهدهٔ دیورند زیر فشار سیاسی بریتانیا امضا شده و یک معاهدهٔ تحمیلی است. از همین رو اینک به تحمیلی بودن و شرایطی که منجر به امضای معاهدهٔ دیورند شد می پردازیم.

ب گفتهٔ میر غلام محمد غبار، افغانستانی ک عبدالرحمان بر آن حکم مى راند يک افغانستان بخش شده ميان برادران ابدالي (يسران تيمورشاه ابدالی) بود. امیر عبدالرحمان با دو چالش روبهرو بود: یکی تشنجهای درونی، قدرت خواهی های قبیله های یشتون و تبارهای غیریشتون و دوم حفظ سرحدهای کشور و جلوگیری از مداخلهٔ انگلیس، روسیه و فارس آن وقت. در این زمینه جنگهای امیر عبدالرحمان با میران هزاره و میران بدخشان و شمال افغانستان مي تواند نمونهٔ خوبي باشد. غبار همچنان می افزاید که دولت انگلیس برای جلوگیری از پدیدآمدن یک افغانستان قدر تمند و متحد، با یر داخت یول و دیگر امتیازها سران قبیلههای پشتون در پیشاور، کاکرستان و دیگر جاهای همسرحد با افغانستان را به شورش علیه یکدیگر تحریک می کرد. دولت انگلیس این کار را با دو هدف انجام می داد. یکی برای اینکه قبیله های پشتون فرصت متحدشدن و رزمیدن در برابر انگلیس را نداشته باشند و از سویی هم بتواند عبدالرحمان را تهدید کند. گریگارین تاریخنویس امریکایی بر همین امر تأکید کرده می گوید: یکی از دلایل این که عبدالرحمان معاهدهٔ دیورند را امضا کرد، خاطر جمع شدن از شـورشهای دیگر قلبیههای قدرتخواه پشتون بود. او همچنان می افزاید

که پس از امضای معاهدهٔ دیورند، عبدالرحمان تو انست قبیلههایی را که قدرتش را در افغانستان تهدید می کردند به شمال و دیگر نقطه های افغانستان بیراکند. به گفتهٔ گریگارین، دلیل دیگری که عبدالر حمان را به امضای معاهدهٔ دیورند واداشت، بلند بردن پول یارانهاش از ۸۰۰۰۰ پوند به ۱۲۰۰۰۰ یوند، و دریافت سلاح و گرفتن امتیازهای نظامی بود (گریگارین، ۱۹۶۹: ۱۵۸). مگر خود امير عبدالرحمان دليل امضاكردن معاهدهٔ ديورند را چنين مى آورد: «از اینکه سے حدات خود را با دیگر همسایه ها تعیین نموده بودم؛ در این شرایط لازم دانستم سرحدات بین کشور خود و هندوستان را نيز معين نمايم، تا مثل ديوار محكمي به جهت محافظت مملكت، نظم برقرار گردد. لذا از لارد رپیون و بعداً از لارد دوفرین خواهش نمودم تا مجر بترین صاحب منصبان خود را به سفارت خود در کابل نزد من بفرستند... در این وقت لارد لانسون در مراسله به من نوشت که لارد رابرتس افسر خود را به سفارت كابل مقرر داشته است. من از يك طرف مصروف جنگ با هزارهها بودم، و نيز اين امر خلاف ميل مردم افغانســتان بود که رابرتس با لشکر زیاد (یک فرقه) به افغانستان درون شود... در همین شرایط بود که از دولت بریتانیه، سفارتی را به ریاست سر مارتیمر ديورنــد به كابل دعوت نمـودم» (تاجالتواريــخ، ٤١٦-٤١٩). از گفتهٔ امير چنین بر می آید که این ارادهٔ خود او بوده است که برای نگهداری کشور، سرحدش را با هند و سیس با روسیه تعیین کند.

پس از امضای معاهدهٔ دیورند قبیلههای پشتون در آن طرف سرحد دست به شورش میزنند. همین است که دولت انگلیس خواستار اعلان رسمی این معاهده و ذکر مشخص سرحد تعیین شده از طرف امیر عبدالرحمان

<sup>1.</sup> Lord Ripon

<sup>2.</sup> Lord Dufferin

می شـود. سـپس خبر امضای معاهدهٔ دیورند در سال ۱۸۹۳ ترسایی رسماً در کابل اعلان می شود.

دربارهٔ تحمیلی بودن و تحمیلی نبودن معاهدهٔ دیورند از غلام محمد محمدی چنین می خوانیم: «مشروعیت سرحد دیورند منحصر و منوط به خود معاهدهٔ ۱۸۹۳ ترسایی نبوده، چندین معاهدهٔ دیگر در ۱۹۰۵، ۱۹۱۹ و ۱۹۳۰ میان امیر حبیبالله خان، امیر امانالله خان پادشاه مستقل افغانستان و نمایندهٔ خاص محمدنادرخان در لندن با وزیر بیرونهٔ انگلستان، تعهد نجیبالله خان نمایندهٔ خاص ظاهرشاه در پاکستان، اعتراف محمدداو دخان در جلسات رسمی در حضور ذوالفقار علی بوتو... ادعای زمامداران افغانستان [بر تحمیلی بودن سرحد دیورند] را مورد تردید قرار می دهد» (محمدی، ۲۰-۱۱).

به عبارت دیگر تا سال ۱۹٤۷ ترسایی تمام دولتهای افغانستان خط سرحدی دیورند را به رسمیت شناختهاند. به گفتهٔ لَورینس زرینگ استاد دانشگاه میچیگُن پاکستان و منطقه شناس، تنش میان دولتهای افغانستان و پاکستان با بیرون رفتن انگلیس از آسیا آغاز می شود. او همچنان می افزاید که به مجرد خروج انگلیس و به وجود آمدن پاکستان، مبارزهای برای وحدت پشتونهای دو طرف سرحد در کابل آغاز می شود.

فریدریک گریر بلوچستان شناس و پاکستان شناس می گوید: دولتهای افغانستان از ظاهر شاه تا دولت کمونیستی همه رؤیای یک پشتونستان را در سر داشتند. او می افزاید دولت مردان افغانستان چنین استدلال می کردند که معاهدههای امضا شده همه با هند بریتانیایی بودهاند و از آنجایی که پاکستان یک کشور نو است، آن معاهدهها دیگر مدار اعتبار نیستند. او

<sup>1.</sup> Lawrence Ziring

<sup>2.</sup> Frederic Grare

همچنان می افزاید که این مسئله بیشتر از طرف دولت مردان افغانستان دامن زده می شد تا از سوی یشتونهای یاکستان.

سخن کوتاه، پس از کشمکشهای درونی پاکستان و سرکوبکردن جرگهٔ قبایلی پشتونهای پشتونستانخواه در پیشاور و با به زندان افکندن خان عبدالغفارخان رهبر آن گروه، سفیر افغانستان از کراچی به افغانستان فراخوانده میشود. سپس شاهمحمود خان صدراعظم افغانستان در اول حمل ۱۳۲۸ خورشیدی برابر با ۱۹٤۹ ترسیایی به تحریک داوودخان و دیگر قوم گرایان، بیانیهٔ آتشینی را در جلالآباد بر ضد دولت پاکستان خوانده، خواهان حق پشتونها و آزادی خان عبدالغفارخان میشود. تا سرانجام به گفتهٔ محمدی در جوزای ۱۳۲۸ خورشیدی (جولای ۱۹٤۹) پارلمان افغانستان با آنکه از نگاه قانونی این صلاحیت را نداشت، زیر فشار دولت، لغو معاهدهٔ دیورند را اعلان کرد. سپس به رهبری محمدداود خان در همان سال جرگهٔ پشتونستان آزاد در کابل دایر میشود و روز نهم ماه در همان با آنم جشن پشتونستان نام گذاری میکنند.

سلطنت عبدالرحمان با مرگ وی به سال ۱۹۰۱ پایان یافت. با وجود دستاوردهای ویژه در زمینههای اداری، سیاسی و اقتصادی، وی موفق به تشکیل افغانستان مورد نظر خود نشد. این شکست به دلیل عوامل درونی و بیرونی بسیاری رخ داد که از همه مهمتر «تعداد بی شمار نیروهای متفرقه در درون افغانستان بود که تفاوتهای قومی، خصومت مذهبی بین شیعهها و سنی ها، حسادتهای قبیلهای، تعهدات فیودالی و اختیارات، تضاد منافع منطقهای و ارزشهای سنتی از این جمله بودند» (گریگارین، ۱۹۲۹: ۱۳۰). عامل دیگر این شکست، «فقدان بن مایههای مادی و انسانی بود که برای جهش ناگهانی به مدرنیته مورد نیاز بودند» (گریگارین، ۱۹۲۹: ۱۳۰).

مرگ امیر عبدالرحمان به معنای پایان اشتیاق ایجاد یک افغانستان

مستقل و متحد نبود. جانشینان وی و یسرش حبیبالله خان راه او را ادامه دادند، هرچند با چالش های نو و مشکلات سیاسی مواجه شدند. آغاز کار حبيب الله خان باعث زايش نخستين جنبش ها به سوى مدرنيز اسيون محدود، روشنگری و ناسیونالیسم در سطح قبیلهای و ملی شد. به طور خلاصه دولتسازی در افغانستان عمدتاً تمایل به تشکیل اقتداری مرکزی بود، به این معنی که مقدار زیادی از سرمایهٔ دولت، به خصوص کمکهای بیرونی، صرف گسترش یک ارتش پیشرفتهٔ افغانی شد که قادر به دفاع از افغانستان در برابر تهاجم کشورهای بیرونی باشد. با توجه به این انتخاب سیاسی دولتمردان افغانستان در آن دوره، دولت افغانستان نتوانست ساير خدمات عمومی همچون بهداشت، کار، تحصیلات و دیگر خدمات زیربنایی را برای شهروندان خود فراهم کند. همانگونه که پیش تر گفتیم، مؤثر بودن بک دولت، از لحاظ قابلت آن و توانایی اش در ارائهٔ خدمات عمومی ارزیابی می شود. پس از آنجا که تنها هدف مورد نظر مقامات افغانی دفاع از افغانستان علیه تهاجمهای بیگانگان (یعنی اشغال توسط روسیه و بریتانیا در آن زمان) بود، می توانیم بگوییم که دولت سازی، آن گونه که پیش تر توضیح داده شد، هیچ گاه به طور کامل در افغانستان اتفاق نیفتاد. تمرکز روی ایجاد یک ارتش و قدرت مرکزی از لحاظ ساختاری و در برخی موردها عمداً باعث محروميت جمعيت غيرافغان افغانستان براي شركت در روند دولتسازی و تصمیم گیری سیاسی شد. این امر مشروعیت دولت را زیر پرسـش برد و اقتدار و نظم سیاسـی مطلوب، هر گز به طور کامل به دست نيامد.

# دولت سازی معاصر: فروپاشی افغانستان

چرا دولتسازی در افغانستان با شکست مواجه شد؟ چرا تلاشهای امیر عبدالرحمان و جانشینان وی و رژیمهای گوناگون برای ایجاد افغانستانی با یک دولت مقتدر مرکزی تبدیل به کابوسی سیاسی شد؟ همان گونه که در بالا اشاره شد، سیاستهای عبدالرحمان برای متحدکردن افغانستان و از میان بردن قدرتهای محلی و قبیلهای خسارتی سنگین برای جمعیت مستقل و غیرافغان افغانستان در بر داشت.

طبق سخنان رسانیاگام (۲۰۰۵) امیر برای شکستن استقلال هزارهها در مرکز افغانستان کنونی، از کشتار جمعی، برده گیری، اخراج و انتقال مردم هزاره و کاهش آنها به یک پنجم جمعیت گذشته شان استفاده کرد. نورستان، بدخشان و سایر بخشها از این قاعده مستثنی نبودند.

دوپری ۲ (۲۰۰۲) اظهار میدارد که از ابتدای قرن بیستم تلاشهای

<sup>1.</sup> Angelo Rasanayagam

<sup>2.</sup> Dupree

بسیاری برای تقویت اتحاد از راه فعالیتهای دولتسازی صورت گرفت اما افغانها همچنان ارزشهای قبیلهای و سنتهای خود را برای تمایز از سایر تبارها حفظ کر دهاند. وی همچنین اظهار می دارد آخرین تلاش برای قراردادن افغانســتان در یک قالب اســلامی منجر به فاجعه شــد. گودسُن ا (۲۰۰۱) نیز معتقد است که بررسی تاریخ معاصر افغانستان نشاندهندهٔ تنش های بی پایان تباری، اختلافات مذهبی و اجتماعی در طول ۲۶ سال در گیے ی و تحولات اقتصادی است. شهرانی (۲۰۰۲) اظهار می دارد که تلاش های گوناگون دولت مردان افغانستان قادر به اتحاد این کشور تحت لوای یک هویت واحد نشد و درگیریهای جناحی و قومی مانع تبدیل افغانستان به دولتی مقتدر شد. فقدان و یا شکست دولتسازی، در آنچه در ادامـه خواهیـم گفت بیش از پیش نمایان خواهد شـد. بر عکس دیگر دانشمندان بارفیلد۲ (۲۰۱۰) استدلال می کند که اعتقاد به اینکه افغانستان یک اَفرینش ساختگی بوده و محکوم به فروپاشی است، ریشه در سردرگمی میان کارایی نهادها و انسجام مردم آن دارد. بارفیلد به این باور است که در هنگام یورش امریکا در سال ۲۰۰۱ ترسایی، افغانستان یک دولت ناکام نه که یک ملت ناکام بود. استدلال وی ریشه در وحدت گروههای گوناگون قومی علیه تهاجم روسیه دارد. رسانیاگام (۲۰۰۵)، روبن (۱۹۹۵)، و منوچهر (۲۰۰۷) استدلال کر دهاند که در سالهای مقاومت علیه اتحاد جماهیر شوروی، گروههای قومی ستمدیده به دنبال فرصتی برای احیای مجدد هویت خود بودند. هزارههای هزارهجات نخستین کسانی بودند که علیه رژیم کمونیستی حزب دمو کراتیک خلق جنگیدند. در نتیجهٔ مقاومت خانهای روستایی علیه حزب دموکراتیک خلق، در سال ۱۹۷۹ ترسایی

<sup>1.</sup> Goodson

<sup>2.</sup> Barfield

به جز مرکز، بقیهٔ استان بامیان از تصرف حکومت کمونیستی درآمد و طی دو دهه مستقل باقی ماند. کابوسی سیاسی که پیش تر به آن اشاره کردیم، فروپاشی کامل افغانستان بر مبنای تباری است.

ایس گسیختگی در نتیجهٔ دو مسئله پیش آمد: اول اینکه نجیبالله رییس جمهور آن وقت، پس از خروج اتحاد شوروی از افغانستان، برای تأمین امنیت بر مسیرهای مهم تدارکاتی از شمال تا مرکز با مشکلاتی مواجه شد. دوم اینکه پاکستان برای حفظ منافع خود می کوشید افغانستان برا چندپارچه نگه دارد. رسانیاگام (۲۰۰۵) اظهار می دارد که بیشتر نیروهای شوروی در امتداد مسیرهای مهم تدارکاتی، به عنوان مثال تونل سالنگ که اهمیت استراتژیک بالایی داشت مستقر شده بودند و پس از خروج آنها نجیبالله با کمبود نیروی کافی برای دفاع از این موقعیتها مواجه شد. بنابراین وی از مقامات محلی و جنگسالاران به عنوان نیروی جنگی علیمه مجاهدین استفاده کرد. نادری یکی از این مقامات محلی مورد حمایت حزب دموکراتیک خلق بود که در سال ۱۹۸۹ دارای ۱۳۰۰۰ نیروی آموزش دیده بود. او در توزیع کمکهای اتحاد جماهیر شوروی به عنوان واسطه عمل کرد و در عین حال کانال ارتباطی میان رژیم کمونیستی و مجاهدین بود.

جنرال عبدالرشید دوستم، یکی دیگر از رهبران شبه نظامی مؤثر حامی دولت بود که در اصل حفاظت، نصب و راهاندازی شرکت گاز طبیعی در شرکت بود که در اصل حفاظت، نصب و راهاندازی شرکت گاز طبیعی در شرمال را به عهده داشت. نخستین سرکردگان وی ازبکهای ستمدیدهٔ ایالت جوزجان بودند که از سوی زمین داران درانیِ تحت حمایت سلطنت، مورد سروء استفاده و بهره برداری قرار گرفته بودند. حرکت سیاسی وی که با نام «جنبش ملی اسلامی» مشهور شد، در سال ۱۹۸۹ دارای ارتشی متشکل از ۲۰۰۰ مرد مسلح و آموزش دیده بود. «وظیفهٔ اصلی آنان

جایگزینی نیروهای اتحاد شوروی برای حفاظت از زمینهای گازی و راههای تدارکاتی از مرز شوروی و از جنوب، از راه مزارشریف بود» (رسانیاگام، ۲۰۰۵: ۱۳۰). نمونههای بسیار دیگری از سیاستهای دفاعی نجیبالله وجود دارد که بعدها منجر به ایجاد جنگسالاران و مقامات قوی منطقهای شد.

دو دیگر، کاربرنامههای سیاسی رئیس جمهور ضیاءالحق برای منافع در از مدت پاکستان نیز نقش مهمی در فروپاشی افغانستان پس از بیرون رفتن شوروی داشت. مشکل ضیاءالحق تمایل پشتونهای افغانستان برای ایجاد پشتونستان بزرگ بود. به همین دلیل تلاشهای قبلی ناسیونالیستهای افغانستان در پاکستان برای تشکیل یک فرماندهی واحد ـ که از راه آن تسلیحات و پول به راحتی برای جهاد در افغانستان مبادله شوند ـ از سوی ضیاء رد شد. در عوض وی تصمیم گرفت بنمایهها را به طور جداگانه به هفت حزب متخاصم مستقر در پیشاور تقسیم کند. در نتیجهٔ این سیاست، هفت حزب جداگانه عمل می کردند و «هر گز نتوانستند برای اعمال قدرت در جمهوری اسلامی و پساکمونیستی افغانستان، در مورد یک بستر مشترک سیاسی به توافق برسند» (رسانیاگام، ۲۰۰۵: ۱۳۵). به عبارت دیگر مجاهدین دشمین بود که به محض خروج نیروهای شوروی، برایشان تصور نمی شد. همین بود که به محض خروج نیروهای شوروی، رژیم کمونیستی سقوط کرد و افغانستان در دست مجاهدین افتاد و کشور رژیم کمونیستی سقوط کرد و افغانستان در دست مجاهدین افتاد و کشور

ساختار قبیلهای دولت و ماهیت سازمانی آن بر مبنای خطوط قومی، بار دیگر در دورهٔ انتقال روشن شد. با شروع مذاکرات حل و فصل سیاسی میان امریکا و اتحاد جماهیر شوروی، کمکهای بیرونی به افغانستان لغو شد. در نتیجه نجیبالله دیگر قادر به حفظ نیروهای شبهنظامی خود در غرب و

شـمال نبود. طبق سخنان روبن (۱۹۹۵) وی مانند دیگر حکمرانان قبیلهای به تنها ابزار باقی مانده روی آورد و به «دسـتکاری تقسیم بندی اجتماعی» پرداخت (روبن، ۱۹۹۵: ۲۲۹). به گفتهٔ روبن، سـپس نجیبالله تلاش کرد که از راه پشتونیسم کنترل شمال را از تصرف عبدالرشید دوستم، شبه نظامی دسـت پروردهٔ خود درآورد. به همین منظور به ژنرال جمعه اثک (یکی از پشتون تبارانی که به خاطر دیدگاه های شوونیستی و پشتونی اش شهره بود) دستور داد جانشین ژنرال مؤمن (فرمانده تاجیک تبار پادگان حیرتان، جایی که سلاح ها ذخیره شده بود) شود.

فرمانده مسعود از جمعیت اسلامی، از این واقعیت آگاه بود که هیچ گروهی به تنهایی قادر به حکمرانی بر یک کشور تجزیهشده نخواهد بود. او به همین دلیل به سرعت درخواست کرد تا مذاکراتی فوری در پیشاور برای سهیمساختن تمام احزاب و تقسیم قدرت سیاسی میان آنها به راه انداخته شود. به گفتهٔ رسانیاگام در ۲۶ اپریل ای گفتهٔ روبن در ۲۳ اپریل و به گفتهٔ دانشمندان افغانستانی در ۲۷ اپریل توافقنامهای با عنوان توافقنامهٔ پیشاور منعقد شد. اما این توافقنامه به زودی باطل شد، چرا که گلبدین حکمتیار فرمانده حزب اسلامی از امضای آن خودداری کرد. دلیلش این بود که حکمتیار نمیخواست که موقعیتش به عنوان نخستوزیر، «مادون رئیس جمهور» باشد و همچنان میخواست که «وزارت دفاع به سرپرستی مسعود، مادون نخستوزیر باشد» (رسانیاگام، ۲۰۰۵: ۱۶۲). افزوده بر این حکمتیار مخالف سهم گیری ژنرال دوستم در دولت اسلامی بود و ادعا داشت که فرماندهی که پیش از این در خدمت کمونیستها بوده است، داشت که فرماندهی که پیش از این در خدمت کمونیستها بوده است، نباید در حکومت آیندهٔ افغانستان سهیم باشد. این در حالی بود که خودش

۱. رجوع شـود به رسـانیاگام (۲۰۰۵)، صفحات ۱۴۱ و ۱۴۱، و روبن (۱۹۹۵) صفحات ۲۶۰ تا ۲۷۱.

#### ۹٦ / دولت بي ملّت

با وزیر دفاع کمونیست سابق، شهنواز تنی روابط استوار و دادوستد سیاسی داشت.

دولت موقت که به مدت دو ماه توسط صبغتالله مجددی و به مدت چهار ماه به دست برهانالدین ربانی اداره شد، به تاریخ ۲۸ اپریل ۱۹۹۲ ترسایی، ایجاد دولت اسلامی افغانستان را اعلام کرد. اما همان گونه که روبن اظهار میدارد، دولت موقت بیشتر یک «نهاد اسلامی بود و برای آن که قادر به حکومت بر تمام افغانستان نبود، به سختی می شد آن را دولت نامید» (روبن، ۱۹۹۵: ۲۷۲).

مخالفت حکمتیار با امضای توافقنامه، مسئلهای رو به رشد و تهدیدی بزرگ برای ثبات سیاسی افغانستان شد. رقابت طولانی مدت میان فرمانده مسعود و حکمتیار و در نتیجه میان جمعیت اسلامی و حزب اسلامی با رقابتهای خلق و پرچم، فرقهٔ غیرپشتون و پشتون حزب دموکراتیک خلق افغانستان و تلاش برای تسلط بر عرصهٔ سیاسی در افغانستان گره خورد. ادعای حکمتیار مبنی بر این که دولت نو باید یک دولت مجاهدین واقعی باشد، منجر به مبارزهٔ او در کابل و بروز جنگهای درونی ویرانگر شد. در نتیجهٔ این جنگهای درونی و در نور د مراکز مهم تر می بر دازیم.

### ع. ١. شمال

همان گونه که پیش تر اشاره کردیم، عبدالرشید دوستم ارتشی متشکل از ۲۰۰۰۰ تن داشت. با آغاز تابستان سال ۱۹۹۳ دوستم ازبکها را از بخشهای گوناگون کشور گرد هم آورد و نیروی مسلحی متشکل از ۱۲۰۰۰ تن ایجاد کرد. او به دلیل کنترل بر فرودگاهها، جادههای اصلی و انبارههای سوخت، قادر بود ارتش خود و حتی افسران پشتون تبار رژیم

سابق را که به شمال گریخته بودند، حمایت مالی کند و حقوق آنها را بدهـد. به زودی فرماندهان مجاهدین از بخشهای گوناگون نیز به جنبش وی پیوستند.

در آن زمان بلخ تنها منطقهٔ باثبات افغانستان بود. دوستم توانست ساختارهای کارآمد و نهادهای رسمی را دست نخورده حفظ کند و «فضایی سیاسی برای خود به عنوان تنها قدرت سیاسی حامی سکولاریزم... و حقوق اقلیتها ایجاد کند» (روبن، ۱۹۹۵: ۲۷۵). بسیاری از افسران رژیم سابق و کادرهای بالارتبه و رهبران، از جمله ببرک کارمل یکی از رئیس جمهوران پیشین افغانستان تحت حمایت وی درآمدند.

در اوت ۱۹۹۲ سازمان ملل متحد دفتر خود در افغانستان را به بلخ منتقل کرد و کشورهای همسایه کنسولگریهای خود را در این شهر دایر کردند. بلخ همچنین تبدیل به مرکز گسترش تجارت خصوصی شد و دوستم، که صاحب قدرت در این منطقه بود، به کشورهای همسایه (ازبکستان، ترکیه، پاکستان و نیز عربستان صعودی) سفر کرد و در آنجا مورد استقبال مقامات عالی رتبه قرار گرفت. با آن که دوستم حاکمیت حقوقی افغانستان را به گونهای شفاهی به رسمیت می شناخت، «دولت کابل هیچ حاکمیت تجربی در منطقهٔ وی نداشت» (روین، ۱۹۹۵: ۲۷۵).

# ع. ٢. شمال شرق

بیشتر مناطق شمال شرقی تحت کنترل شورای نظارت شمال فرار داشت.

۱. برای هماهنگی بیشتر در مبارزه علیه اشغال افغانستان توسط شوروی و مقابله با رژیم کمونیستی افغانستان، فرمانده مسعود سازمان و گروهی نظامیای را در پانزدهم قوس ۱۳۶۲ (۱۹۸۳) در جلسهٔ فرماندهان جمیعت اسلامی در شهرستان اشکمش ولایت تخار بنیان گذاشت. این سازمان در جلسهٔ دیگری در خاواک پنجشیر، «شورای نظار»

#### ۹۸ / دولت بیملّت

طبق سخنان روبن و رسانیاگام فرمانده مسعود و برهانالدین ربانی خود در کابل بودند، این منطقه به اندازهٔ کافی برای عملکرد نهادی آماده بود (رسانیاگام، ۲۰۰۵: ۱۳۲–۱۳۳۹؛ روبن، ۱۹۹۵: ۲۷۹). به باور روبن (۱۹۹۵: ۱۷۲) بر خلاف دوستم، مسعود از حمایت بیرونی محروم بود. وی برای دریافت کمکهای بیرونی به رهبر تبعیدشدهٔ حزب نهضت اسلامی تاجیکستان اجازه داد که در پایتخت شورای نظار، استان تخار، دفتر بگشاید. تنها منطقه ای که تحت کنترل فرمانده مسعود نبود، بخشی از استان کندز بود. پشتونهای این منطقه سلاحهای خود را از امیر پشتون تبار آن منطقه که عضو حزب اتحاد اسلامی عبدالرسول سیاف بود، گرفته بودند و آنجا زندگی می کردند.

نام گرفت. شـورای نظار در دورهٔ جهاد و مقاومت مردم افغانستان به یکی از منظم ترین و پرقدرت ترین تشکلهای چریکی افغانستان تبدیل شد و در تحولات بعدی و سقوط رژیم کمونیستی نجیبالله نقش عمده داشت. این سازمان پس از پیروزی مجاهدین و ایجاد دولت اسلامی به گونهٔ رسمی از سوی مؤسس و اعضایش لغو شد و کارهای سیاسی دوباره در بستر حزب سیاسی جمیعت اسلامی انجام می یافت.

۱. حزب نهضت اسلامی تاجیکستان یکی از احزاب سیاسی در تاجیکستان و تنها حزب اسلامی قانونی ثبتنام شده در آسیای میانه است. این حزب در ۲۶ اکتبر سال ۱۹۹۱ ترسایی تأسیس شد. حزب نهضت اسلامی یکجا با حزب دموکرات و سازمان لعل بدخشان علیه دولت وقت امامعلی رحمان سنگر گرفته بود. در اوایل سال ۱۹۹۳ دادگاه عالی تاجیکستان فعالیت این حزب به رهبری عبدالله نوری را ممنوع کرد و با مهاجرت رهبر و هواخواهان این حزب به افغانستان، جنگ درونی تاجیکستان درگرفت. در دوران جنگهای درونی تاجیکستان از جوزای ۱۹۹۲ گروههایی از غرم و بدخشان به مخالفت دولت امامعلی رحمان که منطقههای کولاب و خجند را در دست داشت، برخاستند. در ۶ تیر (سرطان) ۱۳۷۶ (برابر ۲۷ ژوئن ۱۹۹۷) با میانجیگری سازمان ملل، پیمان صلحی در مسکو به امضا رسید و جنگ درونی یایان یافت.

## ع. ٣. غرب

استان هرات یکی از بندرهای مهم بازرگانی و فرهنگی، تحت کنترل امیر اسماعیل خان بود که به طور مسالمت آمیز کنترل پادگان و فرقهٔ هفدهم را به دست گرفته بود. اسماعیل خان توانست فرماندهان نظامی سابق را به کنسول خود ملحق کند و نظامیان طرفدار حکمتیار و حزب اسلامی را در منطقه شکست دهد. هرات تحت فرماندهی او تبدیل به مرکز احیای اقتصادی شد. رشد اقتصادی، اسماعیل خان را قادر به این ساخت که فرماندهان محلی بیشتری را تحت سلطهٔ خود در آورد. تا سال ۱۹۹۳ با وجود دخالتهای ایران و فشار برای قدر تمندتر ساختن شیعهها، هرات همچنان باثبات و منسجم باقی ماند.

# ۶. ۴. شرق

با وجود شورای کنر که در سال ۱۹۸۸ تأسیس شده بود، مجاهدین شرق، کنسول نوی در مناطق پشتوننشین جلالآباد و گردیز تأسیس کردند. دو حزب سیاسی: حزب خالص (شاخهای از حزب اسلامی گلبدین حکمتیار که پس از انشعاب ۱۳۵۸ و جداشدن مولوی یونس خالص به وجود آمد) و حزب محاذ ملی اسلامی افغانستان بر منطقه سلطه داشتند. به گفتهٔ روبن بسیاری از جنگها میان شورای نظار و حامیان حکمتیار در این منطقه برپا شد. شرق تبدیل به گهوارهای برای افراطیهای بیرونی شد که در جای دیگری قادر به فعالیت نبودند. «بسیاری از اسلام گرایان افراطی عرب همچنان در جلالآباد آموزش می دیدند. «روبن، ۱۹۹۵: ۲۷۷). استقلال حزب خالص و محاذ ملی اسلامی منجر به گسترش کشت تریاک و تجارت آن در منطقه شد.

## ع. ۵. هزارهجات

پیش از فروپاشی کشور و جنگهای درونی، شیعههای افغانستان هرگز تا این حد قدرتمند نبودند. آنها در این زمان علاوه بر سلطه بر بخشهایی از پایتخت، در هزاره جات (بخش مرکزی افغانستان) استقلال کامل یافتند. آنها از حمایت معنوی مقامات سابق حزب وطن برخوردار بودند و رژیم شیعهٔ ایران نیز از آنها حمایت می کرد (روبن، ۱۹۹۵: ۱۷۸–۱۷۸). اما از قضا آنها با وجود دشمنیهای دیرینه با مالکین پشتون تبار و رژیمهای پشتون محور، به منظور مقابله با نیروهای ازبک و تاجیک، با حزب اسلامی حکمتیار متحد شدند. اما مانند سایر اتحادها در طی چند سال همهٔ پیوندها و ارتباطها شکست و جنگی میان تبارها بریا شد.

# ۷. کاوش و تحلیل

دانشمندانی چون رسولی، رسانیاگام، روبن و فرهنگ، معتقدند که دولتسازی در افغانستان همواره بر پایهٔ کمکهای بیرونی استوار بوده است. به نظر می رسد تاریخ بارها و بارها تکرار شده است.

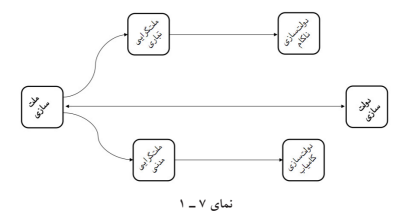
بزرگترین مشکل فراروی عبدالرحمان و نوگرایان افغانستان نداشتن یک ساختار اقتصادی مطلوب برای مدرنیزه کردن ارتش و کشور بود. رژیم کمونیستی نجیبالله نیز به محض توقف کمکهای بیرونی سقوط کرد. روبن (۱۹۹۵) و رسانیاگام (۲۰۰۵) نیز معتقدند یکی از مهمترین دلیلهای ناکامی دولت موقت در کنترل افغانستان، علاوه بر مسایل قومی، نداشتن یک منبع درآمد ثابت بود. به عنوان مثال در شمال شرق احمدشاه مسعود نه تنها با جمعآوری مالیات مخالفت کرد، بلکه بخشی از کمکهای بیرونی دریافتی را برای کمک به کشاورزان و صاحبان تجارتهای خرده یا صرف کرد.

بـ طور خلاصه با توجـه به موقعیت ژیوپولتیکی افغانسـتان و فقدان

یک رهبری بامسئولیت، دولت افغانستان محکوم به شکست بود. افزوده بر این، ناکامی دولت مردان وقت افغان در شکستن ساختارهای فیودالی و قبیلهای افغانستان، این شکست را شدت بخشید. اما دلیل اصلی ناکامی دولت افغانستان، وابستگی دولت مردان این کشور به کمکهای بیرونی بود. همان گونه که پیشتر گفتیم، در زمان سلطهٔ بریتانیا بر منطقه، افغانستان اقتصادی بسیار ضعیف و بازار سازماننیافتهٔ بیماری داشت. دولت آن وقت افغانستان تا حد زیادی وابسته به کمکهای بریتانیا بود. بنابراین گسترش یک ساختار مالیاتی کارآ برای جمع آوری درآمد از منبعهای ملی، هرگز از اولویت دولت مردان افغان نبود. این میراث تا کنون نیز در سیاستهای دولت افغانستان وجود دارد.

علاوه بر این عوامل تاریخی و ساختاری، تاریخ معاصر افغانستان نشان می دهد که درگیری های قومی ریشهدار و تفاوت های فرهنگی منجر به ازهم گسیختگی این کشور شده اند. محروم سازی ساختاری جمعیت غیرافغان (تاجیک ها، هزاره ها، ازبک ها و سایر اقلیت ها که در مجموع اکثریت مطلق افغانستان را تشکیل می دهند) از قدرت سیاسی، منجر به جنگهای درونی ویرانگری شد که به شدت به ماهیت و حدت و هماهنگی اجتماعی صدمه زد. مبارزهٔ جمعیت غیرافغان برای به رسمیت شناخته شدن و به دست آوردن حقوق اجتماعی و سیاسی برابرشان منجر به بروز چالشهای نوی برای دولت سازی و ملت سازی و ملت سازی در افغانستان است.

پژوهش حاضر بر این باور استوار است که فقدان دولتسازی در سالهای اخیر و ناکامی دولت پس از امارت طالبان در ایجاد ثبات و تحریک مشارکت سیاسی و تقویت وحدت ملی، همه در نتیجهٔ مسایل لاینحل قومی به وجود آمدهاند.



تصویر ۷ ـ ۱ تحلیلی از گذشته، دوران کنونی و رویکرد مورد نظر این اثر برای دولتسازی در افغانستان است. طبق آثار فوقالذکر، ناکامی ملتسازی در افغانستان عمدتاً نتیجهٔ ملتسازی از راه ناسیونالیسم تباری است. این به معنای انکار تنوع قومی در افغانستان نیست، اما نشاندهندهٔ این است که تحمیل ارزشها و یک هویت ساختگی از سوی گروههای غالب بر دیگران منجر به شکست دولتسازی و ملتسازی در این کشور شده است. بر اساس این واقعیت سیاسی و بر اساس رویکرد دموکراتیک گیدین مِنگیستیب بر دولتسازی، این پژوهش اظهار میدارد که ایجاد یک دولت کارا و پاسخگو تنها و تنها از راه ناسیونالیسم مدنی میسر است.

واقعیت سیاسی افغانستان نشاندهندهٔ دو مسئله است. اول اینکه دولتسازی از راه شیوههای قهری که از سوی فوکویاما و غنی پیشنهاد شد، گزینهٔ مناسبی برای افغانستان نیست و دوم اینکه هیچ یک از روشهای مورد بحث به طور کامل اعمال نشدند. دولتسازی در افغانستان از روش غیریاسخگو انجام شده است. به عبارت دیگر \_ همان گونه که در دورهٔ امیر

<sup>1.</sup> Kidane Mengisteab.

عبدالرحمان و جانشینان وی مرسوم بود ـ نخبگان سیاسی افغانستان برای محرومسازی سایر اقوام و گروههای قومی از روند تصمیم گیری و به منظور محافظت منافع خود، روند دولتسازی را به سوی شکست سوق دادند.

علاوه بر این، دولت مردان وقت افغانستان تنها روی ایجاد یک حکومت مرکزی مقتدر تمرکز داشتند و اهمیت یک بوروکراسی کاراً و مطلوب را که انگیزهٔ اصلی رویکرد وبری بر دولتسازی است، دست کم گرفتند. بنابراین بر خلاف فوكوياما، غنى و ساير طرفداران روشهاى جبرى دولتسازى، منگیستیب به درستی استدلال می کند که گزینهٔ مطلوب دولتسازی در جوامع چندتباری مانند افغانستان، عدم تمرکز قدرت، یکیارچگی منطقهای و اقتصادی و تغییر دولت از خو دمحوری به نهادی است که از ارادهٔ مردم نمایندگی کند. البته این نظر به معنای ناکامی رویکر دهای جبری در همه جا نیست، بلکه صرفاً برای تأکید بر این است که همان گونه که تاریخ سیاسی افغانستان نشان میدهد، این رویکرد به دو دلیل برای افغانستان مناسب نیست: اول اینکه افغانستان دارای ساختار قبیلهای و فیو دالی بیش از حــد مقتدر بوده و هســت و دوم اینکه همواره یـک قبیله یا گروه قومی بر افغانستان حکومت داشته است. در مدت بیشتر از یک سده تلاش برای ایجاد یک دولت مقتدر و مرکزی، مخالفان سیاسی رژیمهای در قدرت، یا از كشور تبعيد شدند و يا به قتل رسيدند. هر گونه جنبش سياسي مخالف رژیم حاکم به طرز ناجوانمردانهای محکوم می شد. در نتیجه روابط جامعه و دولت ـ که اهمیت ویژهای در دولتسازی دارد \_ ضعیف و یا غایب بود. سومین انگیزهٔ مهم در دولتسازی پاسخگو، گسترش یک ساختار مالیاتی بوده است، ساختاری با عملکرد مناسب برای ایجاد ارتباط جامعه و دولت و برای ایجاد انتظارات و پاسخگویی، تا به شهروندان اجازهٔ تأثیر گذاری بر شکل گیری سیاستها و کاربرنامههای دولت را بدهد. اما به

دلیل کمکهای بیرونی از یک سو و ساختار قوی فیودالی و قبیلهای جامعه از سوی دیگر، دولتمردان افغانستان (از گذشته تا کنون) قادر به ایجاد چنین ساختاری نشدند.

شکست دولتسازی در افغانستان زمانی آشکارتر میشود که روی ظرفیتهای نسبت داده شده به یک دولت با عملکرد مطلوب، تمرکز کنیم. تمام این ظرفیتهای تعریف شده در بخش دوم این اثر، به نظر غایب می آیند. تحریک اقتصاد، نفوذ جامعه برای استخراج بنمایهها و برانگیختن حس همکاری، ایجاد شبکههای اقتصادی و گسترش سیاستها و روابط بازرگانی درازمدت، اجزای اصلی این ظرفیتها هستند. اما به دلیل کمبود اقتدار مرکزی و مالیاتی، نبود زیرساختهای مطلوب و ساختارهای مناسب حمل و نقل و ارتباطات، دولتسازی در افغانستان (از گذشته تا کنون) قادر به گسترش این ظرفیتها نبوده است.

شکست دولت همچنین از نظر کارآیی دولت ارزیابی می شود. یکی از عملکردهای اصلی دولت ارائهٔ خدمات عمومی است. اگر فروپاشی افغانستان در سالهای انتقال از دولت کمونیسم به دولت اسلامی، همراه با سالهای متمادی جنگ درونی، نشاندهندهٔ یک مطلب و تنها یک مطلب باشد، این مطلب همان ناتوانی دولت افغانستان در ایجاد امنیت، ابزار ارتباطی، خدمات بهداشتی و زیرساختها به شهروندان خود است. همان گونه که ویتس استدلال می کند، امنیت یکی از مهم ترین مواد تشکیل دهندهٔ دولتسازی است. از هم فروپاشی افغانستان همچنین نشان دهندهٔ قدرت محدود دولت افغانستان بر قلمرو خود و نیز عدم مشروعیت سیاسی آن است.

همان گونه که تصویر ۷\_۱ نشان می دهد، دولتسازی و ملتسازی متقابلاً به یکدیگر وابسته هستند. هرچند دولتسازی موفق همیشه به معنای ملتسازی موفق نیست، نمی توانیم این حقیقت را انکار کنیم که هر

دو فرایند، می توانند تأثیر مثبت و یا منفی روی یکدیگر بگذارند. بنابراین تا حدودی همان چیزهایی که مانع گذار افغانستان به یک دولت کارا می شوند، منجر به شکست ملتسازی نیز می شوند.

رویکرد مدرنیزاسیون برای ملتسازی، در افغانستان قابل استفاده نیست، چرا که افغانستان به مدرنیزاسیون و شهرنشین، همگن کردن ارزشها، ساختارهای آموزشی و اجرایی و تقسیم کار موفق نشد و اینها اهمیت ویژهای در فرایند ملتسازی دارند.

خیلی به دور از واقعیت نخواهد بود اگر بگویم روند ملت سازی در افغانستان بیشتر تبدیل به روند نابودی ملت شد. این ادعا بر این استدلال استوار است که در صورت عدم وقوع مدرنیزاسیون، دولت مردان وقت افغانستان می توانستند این کار را با عناصر موجود مانند زبان، مذهب، اسطوره های فرهنگی و ارزش های تاریخی انجام دهند که طبق رویکرد نمادگرایی قومی بر ملت سازی دارای پتانسیل متصل کنندهٔ ساکنان افغانستان بودند. اما برعکس، همان گونه که در بخش پنجم گفتیم، هویت ساختگی بر اکثریت مطلق افغانستان تحمیل شد و با این کار تمایل برای ایجاد یک ملت واحد افغانی، به شکست آن انجامید. برخلاف ساختار گرایان اجتماعی، طرفداران نگرش مدرنیزاسیون به درستی استدلال می کنند که هویت نباید خلق شود. بالعکس دولت سازی مجموعه ای از فرایندهای اجتماعی، تقسیم کار، شهرنشینی و ایجاد فرهنگی متعالی و ابزار همگن ارتباطی و ارزش هایی است که منجر به ملت سازی موفقیت آمیز می شوند. علاوه بر نوگرایی، انگیزهٔ مهم دیگری که منجر به آگاهی ملی در غرب علی در غرب شد، جدایی دین و دولت بود. برعکس در افغانستان همان طور که پیش تر شد، جدایی دین و دولت بود. برعکس در افغانستان همان طور که پیش تر

<sup>1.</sup> The Ethno-symbolist approach to nation building

اشاره شد، از مذهب در مرحلهٔ اول برای مشروعیت بخشیدن به سلطنت و در مرحلهٔ دوم به عنوان نیروی جنبندهٔ جنبش ناسیونالیستی استفاده شد. «اسلام، تاریخ افغانی و پشتو نیرویی را به وجود آوردند که مانع تبدیل شدن موزاییک قومی کشور به ملت واحد می شد» (گریگارین، ۱۹۲۹:

همان گونه که در بخشهای پنج و شش گفته شد، فقدان حاکمیت ملی و در نتیجه مشروعیت سیاسی، همواره مهمترین چالش بر سر راه دولتسازی در افغانستان بوده است. رژیم یا دولتی چه وقت مشروعیت سیاسی دارد؟ اساسی ترین پاسخ به این پرسش این است: وقتی قانون حاکم یا رژیم به عنوان یک قدرت پذیرفته شود. حال پرسش ساکنان قلمرو حاکمیت توسط چه کسی پذیرفته شود؟ پاسخ این پرسش ساکنان قلمرو حاکمیت هستند. به طور کل این ایدهٔ هابزیِ قرارداد اجتماعی است، یعنی تسلیم ارادهٔ خود به ارادهٔ لوایتان در ازای دریافت امنیت. وقتی دولت قادر به ارائهٔ خدمات عامه مانند امنیت، حکومت قانون، کار و زیرساختها به ارائه خدمات عامه مانند امنیت، حکومت قانون، کار و زیرساختها به

۱. لوایتان، کتابی است از تامس هابز (به انگلیسی: Thomas Hobbes) فیلسوف سیاسی انگلیسی که نخستین شرح فراگیر در بارهٔ دولت، ویژگیها و کارکردهای آن است. این کتاب دارای چهار بخش است: «انسان»، «دولت»، «دولت مسیحی»، و «قلمرو تیرگی» به عنوان ضد دولت مسیحی. هابز در کتاب خود نشان می دهد که چگونه ترس از مصرگ باعث بوجود آمدن یک قرارداد اجتماعی بین انسانها می شود. لوایتان تاثیر بسیار مهمی در فلسفهٔ غرب گذاشته و بسیاری از نظریههای قرارداد اجتماعی را در رشتهٔ فلسیاسی به وجود آورده است. لوایتان اشاره به یک هیولا و غول بزرگی است که از دریا سرک می کشد و مثل و مانند ندارد. این نام از باب چهل و یکم کتاب ایوب، در تورات گرفته شده است. تامس هابز در این کتاب می گوید انسان در وضعیت طبیعی با خشونت، همسو و همراه است و دست از جنگ و ستیز برنمی دارد و به همین دلیل به سرور و رهبری که به او امر و نهی کند (لوایتان) نیاز دارد و برای پایان دادن به جنگ و خشونت، چاره کار این است که به «دولت قدر تمند» تن دهد و الزاماتش را بپذیرد.

شهروندان خود نباشد، آنها حق مخالفت با دولت و درخواست امنیت از هر راه و از هر ابزاری را دارند.

فروپاشی افغانستان بر مبنای خطوط قومی بر این منطق استوار است. وقتی گروههای ستمدیده که سهمی در فرایند تصمیم گیری و قدرت سیاسی نداشته اند به ابزار خشونت برای دفاع از حق خود دست می یابند، دیگر نمی توانند خطر ستم دیدن و محرومیت از قدرت سیاسی را بپذیرند. در نتیجه حکومت مرکزی سقوط می کند و خشم تباری با یک سده قدمت، بیدار می شود. از سال ۱۹۹۲ الی ۱۹۹۳ بیش از هزاران نفر از گروههای قومی گوناگون کشته شدند و میلیونها نفر کشور را ترک کردند.

در نهایت بزرگترین چالشی که فراراه دولتسازی در افغانستان است، امنیت و مشروعیت سیاسی است. این اثر اظهار می کند تا زمانی که تنشهای قومی در افغانستان ادامه دارد، امنیت و مشروعیت سیاسی همچنان به عنوان چالشی بر سر راه دولتسازی باقی خواهند ماند. علاوه بر این، ناتوانی دولت فعلی افغانستان در ایجاد پشت گرمی دوطرفه و همکاری میان تبارها و سمتهای گوناگون، به وضوح نشاندهندهٔ حضور خشم و تنفر تباری است.

درگیری های قومی در پارلمان افغانستان در امور روزانه نشان دهندهٔ این است که توافقنامهٔ کنفرانس بن پس از سقوط طالبان و تلاش های جدید نهادسازی و مشارکت سیاسی تنها نمادین هستند. این نامه همچنین استدلال می کند بدون مشارکت سیاسی سایر گروههای قومی و تقسیم قدرت سیاسی، دستیابی به یک اقتصاد قانونی و نهادهایی کاراً با عملکرد مطلوب میسر نخواهد بود.

## ٨. نتيجه گيري

ملتسازی تا چه اندازه شرط بایستهای برای ایجاد دولت در افغانستان است؟ تاریخ پرتنش دولتسازی در افغانستان نشاندهندهٔ دو واقعیت است؛ اول اینکه دولت مرکزی و مقتدر ناکام بودهاند و دوم اینکه دولت افغانستان نتوانسته است به نهادی تبدیل شود که بازتابدهندهٔ ترکیب اجتماعی و نمایندهٔ مردم این کشور باشد. این نامه اظهار میدارد که علاوه بر سایر دلیلهای ساختاری که در بخشهای گوناگون به آن پرداختیم، فقدان ملتسازی یکی از دلیلهای اصلی ناکامی روند دولتسازی در افغانستان است.

این نامه، دورههای کوتاهمدت و موقت ثبات سیاسی در افغانستان را انکار نمی کند، اما استدلال می کند که طی یک سده تلاش، تحت سلطهٔ افغانها (پشتونها) برای ایجاد یک افغانستان مستقل با یک دولت مرکزی و مقتدر، سایر گروههای قومی هرگز این فرصت سیاسی را نداشتند که با روند و شیوههای دولتسازی مخالفت کنند. در حقیقت یک قرن محرومیت

سیاسے و تحمیل یک هویت ساختگی بر جمعیت غیرافغان که اکثریت مطلق افغانستان را تشكيل مي دهند، با سقوط رژيم كمونيستي نجيب الله و غلبهٔ مجاهدین پایان یافت. همانگونه که در بخش ششم گفتیم، به محض شکست خوردن رژیم مورد حمایت روسیه، گروههای قومی گوناگون به دنبال تسلط بر پایتخت و مناطق گوناگون کشور بودند. جنگهای درونی بین سالهای ۱۹۹۲ تــا ۱۹۹۹ و میراث ویرانگر و نابودی کامل شهرهای بزرگ به وضوح نشاندهندهٔ خشم و تنفر قومی عمیق در افغانستان است. يرسشي كه پيش مي آيد اين است كه آيا در اين عصر جهاني شدن، وقتي مطابق دیدگاههای لیبرال، مرزها کم اهمیت تر می شوند و ارزش های جهانی چون حقوق بشر و حق اقلیتها و دمو کراسی در حال گسترش اند، صحبت كردن در مورد دولتسازي بايسته است؟ چرا كه برخي معتقدند كه دولت در حال از میان رفتن است. این نامه برای این دست از افراد استدلال می کند که حتی در آزادترین دیدگاه جهانی، رقابت و سیاستهای هویتی واقعیتی اجتناب نايذير هستند. بنابراين، چه در دولت ملي، چه در دمو كراسي ليبرال، چه در رژیمی دیکتاتور و یا توتالیتر، به نوعی سازماندهی برای ادارهٔ جامعه نیاز است. این امر بهویژه در جوامع چندتباری چون افغانستان که دارای تنوع فرهنگی زیاد هستند، صدق می کند.

علاوه بر این، این پرسسش مشروع است که بپرسیم آیا دولتسازی در افغانستان به جای تقسیم دولت به دولتهای مستقل مطلوب است؟ چرا که با این راه می توانیم به ثبات سیاسی در منطقه و در میان هویتهای سیاسی نو به آن دست یابیم. این پایاننامه اظهار می دارد که ایجاد یک دولت مقتدر در افغانستان، تنها از راه ملتسازی ای که بر مبنای ناسیونالیسم مدنی باشد، میسر خواهد بود.

این امر به دو دلیل است: اول اینکه تاریخچهٔ سیاسی اخیر و واقعیت

سیاسی افغانستان نشان دهندهٔ این است که پشتونیزه کردن افغانستان، یعنی ملتسازی از راه ناسیونالیسم تباری، نه تنها مانع مدرنیزه کردن کشور و اتحاد آن می شود، بلکه باعث شدت گرفتن در گیری های قومی و از هم گسیختگی دولت و قومیتها خواهد شد. دوم اینکه اکنون عصر به رسمیت شناسی هویت ها و توزیع مجدد ابزار قدرت اقتصادی و سیاسی است. همان طور که لیپ هَرت (۱۹۹۹) می گوید سیاست های اکثریت و اقلیت متعلق به تاریخ هستند. سیاست امروزی توسط اجماع، توافق آراء و به رسمیت شناختن دو طرفه هدایت می شود.

بنابرایس این نامه باور دارد که یک هویت باثبات سیاسی، تنها از راه ملتسازی بر مبنای ناسیونالیسم مدنی قابل دستیابی خواهد بود. همانگونه که پیش تر اشاره کردیم، هدف رژیمهای خاص در افغانستان، تنها اتحاد پشتونهای افغانستان و پاکستان برای به رسمیت شاختن پشتونستان وسیع تر بوده است. بنابراین ایجاد یک هویت همگانه، تعریف اهداف ملی و مرزهای سیاسی مهم ترین عناصر تشکیل دولت در افغانستان هستند.

امنیت و مشروعیت سیاسی، مهمترین چالشها بر سر راه ثبات سیاسی در افغانستان هستند. یک بار دیگر بدون اشتراک سایر گروههای قومی در قدرت سیاسی و ایجاد نهادهای ملی، هر گونه تلاش برای ایجاد یک دولت مردمی، متمرکز و باقدرت بیهوده است. بنابراین ملتسازی شرطی بایسته برای دولتسازی در افغانستان است.

## كتابنامه

## منابع فارسى

- ۱. غبار، میر غلام محمد؛ افغانستان در مسیر تاریخ؛ چاپ ششم، تهران: انتشارات جمهوری، ۱۳۷۴.
- ۲. فرهنگ، میر محمدصدیق؛ افغانستان در پنج قرن اخیر؛ چاپ نزدهم، تهران: غرفان، ۱۳۸۵.
  - ٣. كاظمى، محمدكاظم؛ اين قند پارسى؛ چاپ اول، تهران: عرفان، ١٣٨٩.
- ۴. محمدی، غلاممحمد؛ باتلاق تاریخ معاصر: افغانستان، پاکستان و نیروهای ناتو؛ چاپ اول، کابل: انتشارات سعید،۱۳۸۷.

## منابع انگلیسی

Anderson, B. (2006) Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread of Nationalism. USA: Verso.

Anthony Smith, 2001. Nationalism, Ideology, History (Key Concepts)

- (Malden, MA; Blackwell), Chapter 1 "Concepts," and Chapter 2 "Ideologies," pp. 5-42.
- Barfield, T (2010) Afghanistan: A cultural and political history. Princeton University Press: New Jersey.
- Bates, R. (2008) State Failure, Annual Review Political Science, 11:1-12
- Brooks, R. (2005) Failed State, or the State as Failure? *The University of Chicago Law Review*, 72(4).
- Brown, D. (1998) Why is the nation-state so vulnerable to ethnic nationalism. *Nation and Nationalism*, 4(1): 1-15.
- Carment, D. (2003) Assessing state failure: implications for theory and policy, *Third World Quarterly*, 24(3): 407-427.
- Carniero, R. (1970) A Theory of the Origin of the State, *Science* 169(3947): 733-738.
- Conner. Walker (1994): Ethno Nationalism; The Quest for Understanding, Princeton: Princeton University Press.
- Dupree, N. H. (2002) Cultural heritage and national identity in Afghanistan. *Third World Quarterly*, 23(5): 997.
- Encyclopedia of Nations (2011). http://www.nationsencyclopedia.com/ Asia-and-Oceania/Afghanistan.html.(18-05-2011).
- Farhang, S. (1994) Afghanistan in the last five centuries. Pakistan: Daman Kitab.
- Fukuyama, F. (2004) The imperative of state-building. *Journal of democracy*, 15(2): 17-31).
- Gellner, E. (2006) Nations and Nationalism. UK: Blackwell.
- Ghani, A., Clare Lockhart, Michael Carnahan. (2205) Closing the sovereignty gap: an approach to state-building. *Overseas Develop Institute*. London.
- Ghubar, M. G. (1990) Afghanistan in course of history. Pakistan.

- Giustozzi, A. (2008) Afghanistan: Transition without End: An Analytical Narrative on State-Making. Crisis States Working Papers Series 2, Working Paper 40. London, Crisis States research Centre, DESTIN, LSE.
- Goodson, L. (2001) Afghanistan's endless war: state failure, regional politics, and the rise of the Taliban. Seattle: University of Washington Press.
- Gregorian, V. (1969) *The Emergence of Modern Afghanistan*. Stanford, California: Stanford University Press.
- Gregorian, V. (1969) The Emergence of Modern Afghanistan. Stanford, California: Stanford University press.
- H Nixon 2007. Building democracy in Afghanistan: The statebuilding agenda and international engagement International peacekeeping.
- Helman, G. and Ratner, S. (1992) Saving Failed States, *Foreign Policy*, 89:3-20.
- Hobsbowm. Eric And Ranger. Terence (Eds) (1983): The Invention Of Tradition. Cambridge: Cambridge University Press.
- Hyman, A. (2002): "Nationalism in Afghanistan." *Int. J. Middle East Stud.* 34 (2002), 299-315.
- Hyman, A. (2002): "Nationalism in Afghanistan." Int. J. Middle East Stud. 34 (2002), 299–315.
- Jaggers, K. (1992) War and the Three Faces of Power: "War Making and State Making in Europe and the Americas, *Comparative Political Studies*, 25(1): 26.
- Jennings, R. S. (2003) The road ahead: lessons in nation building from Japan, Germany, and Afghanistan for post-war Iraq. *United States Institute for Peace*.
- Kaufmann, S. 2006. "Symbolic Politics or Rational Choice? Testing Theories of Extreme Ethnic Violence," International Security 30

- (4), pp. 45-86.
- Kohn Hans (1967): The Idea Of Nationalism (1944). 2en Edn. New York: Collier Macmillan.
- Levi, M. (1981) The Predatory Theory of Rule, *Politics and Society*, 10:431-465.
- Levi, M. (1988) Of Rule and Revenue (Berkeley, CA: University of California
- Lijphart, A (1999) Patterns of democracy. Yale University Press: New Haven and London
- Lister, Sarah (2009) Changing the Rules? State-Building and Local Government in Afghanistan. *Journal of Development Studies*, 45(6): 990-1009.
- Lister, Sarah (2009) Changing the Rules? State-Building and Local Government in Afghanistan, Journal of Development Studies, 45(6): 990 1009.
- Mann, M. (1984) The Autonomous Power of the State, European Journal of Sociology (1984), 25:185-213.
- Manochehr, S (2007). http://www.daneshju.ir/forum/f344/t19997.html. (01-09-2011).
- Mengisteab, K (1997) New approaches to state building in Africa: the case of Ethiopia's ethnic-based federalism. *African studies review*, 40(3): 111-132.
- Michael Ignatieff. 1994. *Blood and Belonging: Journeys into the New Nationalism* (London: Vintage Publications), pp. 1-40.
- Miller. David (1995): On Nationality, Oxford: Oxford University Press
- Milliken, J. and Krause, K. (2002) State Failure, State Collapse, and State Reconstruction: Concepts, Lessons and Strategies, *Development and Change* 33(5): 753-774.

- Poggi, G. 1978. The Development of the Modern State: A Sociological Introduction. Stanford: Stanford University Press.
- Rasanayagam, A. (2005) *Afghanistan A modern History*. New York: I.B. Tauris&Co.Ltd.
- Rasanayagam, A. (2005) Afghanistan: A Modern History. New York: I.B. Tauris&Co.Ltd.
- Rasler, K., and Thompson, W. (1985) War Making and State Making: Governmental Expenditures, Tax Revenues, and Global Wars. American Political Science Review 79:491-507.
- Rasuly-Paleczek, G. (2001), The Struggle for the Afghan State: Centralization, Nationalism and their Discontent, in Willem van Schendel and Erik J. Zurcher, (eds) Identity Politics in Central Asia and the Muslim World: Nationalism, Etnicity and Labour in the Twentieth Century. (London & New York: I.B. Tauris), pp. 149 188.
- Robert Bates: When Things Fell Apart: State failurein Late-Century Africa, Cambridge University Press, 2008.
- Robert H. Bates (2008) When things fell apart: state failurein late-century Africa, Cambridge.
- Robinson, M. (2008) Hybrid States: Globalization and the Politics of State Capacity, *Political Studies*, 56:566-583.
- Rotberg, R. (2003) The New Nature of Nation-State Failure, *The Washington Quarterly*, 25(3): 85-96.
- Rotberg, R. (ed.) (2004) When States Fail. Princeton
- Rousseau, Jean-Jacques (1915): The Political Writing Of Rousseau, 2 Vols, Ed, C.E Vaughan, Cambridge: Cambridge University Press.
- Rubin, B. R. (2002) The Fragmentation of Afghanistan: State Formation and Collapse in the International System. 2nd ed. New Haven and London, Yale University Press.
- Rubin, B.R. (2006) Peace building and state-building in Afghanistan:

- Constructing sovereignty for whose security? Third World Quarterly 27(1): 175-185.
- Sakhawarz, B (2006). http://www.kabulnath.de/Salae\_Doum/ Shoumare 35/-Dr.Bashir Sakhawarz Tarzi.html. (05-09-2011).
- Sharani, M. N. (2002) War, factionalism, and the state in Afghanistan. *American Anrhropologist*, 104(3): 715.
- Skocpol, T. (2008) Bringing the State Back In: Retrospect and Prospect, *Scandinavia Political Studies*, 31(2): 109-124.
- Suhrke, Astri (2008) Democratizing a Dependent State: The Case of Afghanistan. Democratization, 15(3), 630-648.
- Thomas, G. and Meyer, J. (1984) Source The Expansion of the State, *Annual Review of Sociology*, 10:461-482.
- Tilly, C. (1978) Coercion, Capital, and European States: AD 990-1990.
- Tilly, C. (1985) War Making and State Making as Organized Crime, in *Bringing the State Back In* edited by Peter Evans, Dietrich Rueschemeyer, and Theda Skocpol (Cambridge: CambridgeUniversity Press, 1985).
- Wang, G. (2004): "The impact of globalization on State Sovereignty." Chinese Journal of International Law, 3/2: 473-483.
- Whaites, A. (2008) State in development: understanding state-building. Governance and Social Development Group Policy and Research Division.